PHILOSOPHIE ALS KUNST?
Kunst als Poros, Aporie als Kunstgriff

Henk Oosterling (1996)

Nietzsches philosophisches Werk ist voller Gegensétze. Es wimmelt von Paradoxen und
Widerspriichen. Ausdriicke, Redewendungen, ja, sogar ganze Argumentationen scheinen
absichtlich paradoxal oder aporetisch konstruiert oder komponiert zu sein.

Nicht nur Ausdriicke wie "wie man wird, was man ist", "ein Buch fiir Alle und Keinen",
'Dionysos oder der Gekreuzigte' oder Behauptungen von der Art "alles ist perspektivisch",
"Sein ist Schein", "die Wahrheit ist eine Liige" und "die Wahrheit besteht nicht" sind ein
Beweis dafiir, sondern es treten auch allerlei Widerspriiche in und zwischen den Gedanken
des Willen zur Macht, des Ubermenschen und der Ewigen Wiederkehr auf. So herrscht zum
Beispiel eine Spannung zwischen dem

'Ewigen' und der 'Wiederkehr' und lisst sich der evolutionire Aspekt, der im
"Ubermenschen' durchklingt, nicht mit dem zyklischen Gedanken der Ewigen Wiederkehr
reimen.1 Wenn Karl Lowith recht hat und diese 'formalen und scheinbaren Widerspriiche'
sich gegen einen unlésbaren "Grundkonflikt im Verhéltnis von Mensch und Welt"2
abzeichnen, wird die Frage interessant, ob Nietzsche vielleicht, des aporetischen Inhalts
dieses 'existentiellen' Grundkonfliktes eingedenk, in allen Dimensionen

seiner Philosophie bewusst eine aporetische Spannung

heraufbeschworen und bewahrt hat. Diese wiirde sich dann immer in der Form von
Widerspriichen und Paradoxen melden. Jeder Versuch, ein spezifisches Paradox
auszurdumen missgliickt letzthin, weil man auf den durch Léwith geschilderten
unversdhnlichen Grundkonflikt stosst. Die damit gegebene Aporie scheint dann auch die
Grundstruktur von Nietzsches Denken zu sein. Ich méchte den stérrischen Zusammenhang
zwischen Nietzsches Philosophieren und dieser fundamentalen

'Widerspriichlichkeit' vor dem Hintergrund seines Asthetizismus betrachten. Darunter
verstehe ich die genealogische Zuriickfithrung von Moral und Wissenschaft auf eine
dsthetische Grundhaltung gegeniiber dem Leiden, wie in Nietzsches Behauptung "dass nur
als ein dsthetisches Phinomen das Dasein und die Welt gerechtfertigt sind"

(1.152)3. Der Anlass hierzu sind ein paar kurze Aufzeichnungen, die Nietzsche ungefihr
1870 als Vorbereitung auf Die Geburt der Tragddie (1872) macht und die vor allem die
Rolle der Kunst, die Art der Wirklichkeit und die Wirkung des Widerspruches angehen. Ich
mochte behaupten, dass die aporetische Spannung in Nietzsches Werk nicht fiir einen
Mangel an logischer Einsicht zeugt und ebensowenig 1. Schon in einer der frithsten Studien
tiber Nietzsches Werk und zwar von Theodor Lessing (Nietzsche.

1925) hiess es: "Wir werden im folgenden sehen, dass diese beiden in Nietzsches Geist
miteinander ringenden Gedanken, der ethische und der kosmische, unvereinbar blieben,
und dass an ihrem Gegensatz und Widerspruch Nietzsches Denken zerbrach" (Nietzsche.
Matthes & Seitz, Miinchen 1985, 73-74).

2. Karl Lowith, Nietzsches Philosophie der ewigen Wiederkehr des Gleichen. Felix Meiner
Verlag, Hamburg 1986, 14.



3. Fiir Zitate aus Nietzsches eigenem Werk verweise ich so viel wie méglich auf die durch
Giorgio Colli und Mazzino Montinari bearbeitete Ausgabe: Friedrich Nietzsche, Simtliche
Werke. Studienausgabe. 15

Binde, Verlag de Gruyter, Berlin/ New York, 1967. Zitate aus Nietzsches Briefen (De
Gruyter Verlag Berlin/New York 11957-1984) werden mit einem B. und der Nummer Des
Teils und der betreffenden Seite angedeutet. Aber manchmal wird auf den durch Wiirzbach
ausgewihlten Nachlass (Wb) und auf die Falsifikation Der Wille zur Macht (WzM)
verwiesen.

eine rhetorische Begleiterscheinung ist, sondern vielmehr die Folge einer systematischen
Zersetzung der Logik und des oppositionellen Denkens ist. Mit der Aporie ruft Nietzsche,
genauso wie die Mystiker, im Denken eine Erfahrung wach, die sich selbst verwirrt und in
der das Wesen des Daseins sozusagen resoniert. In diesem Sinn funktioniert die Aporie als
ein diskursiver Kunstgriff, um die Wirklichkeit

‘erfahrungsmaéssig’ oder experimentell zu 'erfassen’'.

I. Kunst als experimenteller Zugang zum Leben

Dass Nietzsche den Widerspruch positiv einschétzt, ersieht sich aus zahllosen
Bemerkungen sowohl in seinem verdéffentlichten Werk als auch im Nachlass. So ist es

"ein Zeichen von Wohl- und Machtgefiihl, wie weit einer den Dingen ihren furchtbaren,
ihren fragwiirdigen Charakter zugestehen darf; und ob er iberhaupt

'Losungen' am Schluss braucht” (WzM nr. 852). Er teilt scheinbar nicht die Ansicht der
akademischeren Philosophie, fiir die der Widerspruch entweder ein heuristisches Mittel
oder die Untergrabung des Kennens bedeutet. Es ist darum auch nicht verwunderlich, dass
so mancher Denker des zwanzigsten Jahrhunderts mit einer Neigung fiir Nietzsches Ideen
versucht hat, die Widerspriiche in dessen Werk auszuriumen.4 Das dies geschieht, ist nicht
so bemerkenswert, wie die Art und Weise auf die es geschieht. Weniger wohlwollende
Kritiker haben zum Beispiel das unausweichliche Vorhandensein der Widerspriiche dazu
beniitzt, um zu beweisen, dass Nietzsche, obwohl er behauptete, radikale Kritik auf die
Metaphysik zu tiben, durch die blosse Umkehrung von Gegensitzen ein Exponent der
metaphysischen Beweisfiihrung blieb.5

Auch Heidegger bezieht sich auf Nietzsches Bemerkung als ob dessen Denken

'ein umgedrehter Platonismus' wére, ohne dass er iibrigens 'solch billige Einwénde'6

wie den einer simplen Umkehrung gegen ihn macht. Allerdings kommt er trotzdem zu der
Schlussfolgerung, dass Nietzsches Hammerschlige gegen die Mauern von Platons
metaphysischer Festung héchstens eine griindliche Erneuerung dieser metaphysischen
Burg zur Folge haben. Die Konstruktion eines ganz neuen Hauses, in dem sich der post-
metaphysische Mensch niederlassen kdnnte, dichtet Heidegger wortlich sich selbst zu.
Trotzdem ist es die Frage, ob dieser Vorwurf Nietzsche trifft. Viel spricht dafiir, dass er
durch seinen besonderen Umgang mit der Sprache Heideggers Projekt bereits angekurbelt
hat.7 Ich will versuchen, diesen Sprachaspekt ein wenig zu 4. Lessing versuchte es.
Wolfgang Miiller-Lauter verschafft in der kurzen Einleitung zu Nietzsche. Seine Philosophie
der Gegensitze und die Gegensitze seiner Philosophie (Walter de Gruyter, Berlin/New
York 1971) eine Ubersicht der Denker, die versucht haben auf die eine oder andere Weise
mit Nietzsches



'Widerspriichlichkeit' abzurechnen.

5. Den durch Miller-Lauter erwédhnten Studien miisste man die Texte von Gerd Kimmerle,
Die Aporie der Wahrheit (Tiibingen 1983) und Jiirgen Habermas, "Eintritt in die
Postmoderne: Nietzsche als Drehscheibe" in: Der philosophische Diskurs der Moderne
(Frankfurt a/M, 1985. 104-129) hinzufiigen.

6. Sieh Martin Heidegger, Gesamtausgabe. II. Abteilung: Vorlesungen 1923-1976. Band 43.
Nietzsche : Der Wille zur Macht als Kunst. Frankfurt a/M 1985, 36. Heidegger ist
ausserdem der Meinung, dass Nietzsche als Ubergang in der Destruktion des Alten bereits
einen Ansatz zum Neuen macht.

7. Einen Versuch, Heideggers Kritik zu entkréiften finden wir bei Miiller-Lauter, 30ff.
Heidegger unterschitzt die Rolle der Sprache bei Nietzsche griindlich und zwar
wahrscheinlich, weil er sich 1

belichten.

1. An der Opposition vorbei selbst spaltendes Leben.

Dass Nietzsche sich nur schrittweise von der Metaphysik befreite wird vor allem aus seinen
frithen Aufzeichnungen aus 1870/71 deutlich. Daraus kann man ersehen, wie er den Streit
mit den traditionellen philosophischen Begriffen, Kategorien und Philosophemen anbindet,
um die bereits erwéhnte Einsicht in den Griff zu bekommen, die der Geburt der Tragddie
zugrunde liegt. Mehr noch als Plato ist hierin Kant die Zielscheibe und zwar vor allem die
durch ihn behandelte Thematik des Geschmac-kurteils in seiner Kritik der Urteilskraft.8
Mit dessen transzendentaler Analyse des Schonen einerseits als Ausgangspunkt und
anderseits als Punkt des sich kritischem Abhebens vor Augen bemerkt er, dass "es ein
Naturschones nicht gibt. Wohl aber das Stérende-Héssliche und einen indifferenten
Punkt"(7.164).

Der Gedankengang wird mit der musikalischen Metapher fortgesetzt: "Man denke an die
Realitéit der Dissonanz gegeniiber der Idealitit der Konsonanz". Nur dem in der Musik als
Dissonanz erklingenden Stérend-Hésslichen wird anscheinend Realitdt zugemessen. In
einer folgenden Wendung wird die produktive Auswirkung dieser Dissonanz physiologisch
charakterisiert: "Produktiv ist also der Schmerz, der als verwandte Gegenfarbe das Schone
erzeugt - aus jenem indifferenten Punkt". Anscheinend geht dieses letzte dem Gegensatz
schon-hésslich 'voraus'.

Was wird mit 'jenem indifferenten Punkt' gemeint? Der Gebrauch des Wortes

'Punkt’ -an dessen Stelle in aktuellen Debatten durch den Einfluss neuer theoretischer
Konzeptualisierungen in der Astrophysik hiufig der Begriff 'Singularitét’ gebraucht wird-
weist darauf hin dass es hier um eine fiktive Annahme geht: ein Punkt hat keine
wahrnehmbaren Dimensionen und dient dennoch als Basis fiir jede Orientierung Raum und
Zeit. Wenn wir Nietzsches Gedankengang weiter verfolgen, entsteht das Vermuten, dass die
beunruhigende Erfahrung, die er in Die Geburt der Tragddie als dionysischen Rausch
charakterisiert, dafiir als erste in Betracht kommt.9 Dieser Rausch ausschliesslich mit dem
Friithwerk und dem Nachlass beschéftigt. In "Heideggers Nihilismus: Nietzsche als Interpret
Heideggers" (in: Kunst und Technik. Gedéchtnisschrift zum 100. Geburtstag von Martin



Heidegger. Walter Biemel, Friedrich-Wilhelm von Hermann (Hrsg.), Vittorio Klostermann,
Frankfurt a/M

1989) weiss der Heideggerianer Gianni Vattimo Nietzsches sprachstrategischen Einsatz
wohl zu schitzen. Er meint sogar dass "eine gewisse Notwendigkeit besteht, Heidegger in
seiner Nietzsche-Interpretation zu 'verraten', wenn man seinen authentischen Absichten
treu bleiben will" (143). Vattimo erkennt die explosive Kraft in Nietzsches Werk. Er erklért
den blinden Fleck bei Heidegger nicht nur aus der Verwahrlosung von Nietzsches mittleren
Schriften, sondern dussert selbst den Gedanken, dass Heidegger vielleicht wohl das
dngstliche Vermuten hatte, dass er dort ((...)) einen Nietzsche vorfinden kénnte, der sein
eigenes post- metaphysisches Projekt, in dem "die Sprache das Haus des Daseins"

werden sollte, nicht nur erahnt, sondern swogar bereits begonnen hatte. Luc Ferry weist
seine Leser in Homo Aestheticus (Grasset, Paris 1990) ebenfalls auf diesen Aspekt hin.
Ausserdem greift er, gleichfalls im kritischen Sinn, auf Heideggers Interpretation zurick.
Seiner Meinung nach kann man wohl kaum leugnen, "que la pensée de Nietzsche soit déja
beaucoup plus proche de celle de Heidegger que ce dernier ne laisse entendre" (209).

8. Sieh: Rudolf Reuber, Astethische Lebensformen bei Nietzsche. Wilhelm Fink Verlag,
Miinchen 1988, 44ff..

9. Karl Lowith suggeriert dies, wenn er hinsichtlich der physiologischen und
materialistischen Aspekte der Ewigen Wiederkehr bemerkt, dass "die dionysische
Gleichheit (... sich auflést) in das nihilistische 1

enthilt durch die Zerstiickelung des principium individuationis indirekt die Elemente des
'Storend-Hésslichen', der 'Dissonanz’' und des 'Schmerzes'. Dem Beispiel des durch
Schopenhauer in die westliche Philosophie eingefiihrten Buddhismus folgend sieht
Nietzsche im Schmerz und im Leiden anscheinend eine Art physiologischer Dissonanz, die
den schonen Schein erfordert, um ertréglich zu sein.10

Die implizite Kritik an Kants Analyse des dsthetischen Urteils trifft direkt die
dahinterstehende Annahme des selbstreflexiven Bewusstseins oder des 'Ich denke’, dass
sich in praktischer Hinsicht als das autonome Subjekt artikuliert. In dem dionysi-chen
Rausch offenbart sich, was erst noch schopenhauerisch das Ur-Eine, spéiter aber Wille zur
Macht genannt wird: ein Kréftefeld, dass durch die durch Kant postulierte Einheit des
urteilenden Cogito zersetzt wird. Der Rausch ist, vollkommen in Ubereinstimmung mit dem
'Wesen'(7.191)11 der Wirklichkeit eine nicht-harmonische, unartikulierte Erfahrung des
'Seins', wobei wir den Begriff 'Erfahrung' selbstversténdlich nicht im kantischen Sinn
verstehen diirfen.

Dieser als Kriftefeld gedachte dionysische Wille lésst sich, sobald wir versuchen, seine
Auswirkung durch denken in den Griff zu bekommen, nicht unter einen allgemeinen
Nenner bringen. Dies wird durch ein Anzahl Fragmente etwas weiter in den
Aufzeichnungen bestétigt: "Das Leidende, Kdmpfende, sich Zerreissende ist immer nur der
eine Wille..."(7.166), und "Es gibt nur ein Leben, ein Empfinden, einen Schmerz, eine Lust.
Wir kennen also den Schmerz, die Lust, das Leben nicht an sich"(7.197). Nach und nach
wird Nietzsche diese noch metaphysisch geladene Beschreibung in den Gedanken eines
Kraftekomplexes verdndern, in dem sich die doppelte Wirkung von Selbsterhaltung und
Uberwindung dussert. So wird spiter "das eigentliche Geschehen alles Fiihlens und



Erkennens (...) eine Explosion der Kraft"(11.64), ein Ereignis, das nur unter bestimmten
Umstinden wie zum Beispiel bei

'dusserster Intensitiit', "'Wollen' genannt wird. Letzten Endes wird in Jenseits von Gut und
Bose der Wille "vor allem etwas Complizirtes, etwas das nur als Wort eine Einheit
ist"(5.32). Erst dann ist die Metaphysik ein grammatikalischer Effekt geworden.

'Alles ist gleich' eines der Welt entfremdeten Daseins und in die positivistische Indifferenz
einer dem Mensch entfremdeten Welt"(88).

10.Die nicht- oppositionelle Struktur des Dionysischen und des Apollinischen nimmt so
ihre ersten Kontouren an. Colli meint in der Geburt der Philosophie (Europiische
Verlagsanstalt, Frankfurt a/M 1981

(Milan 1975) aufgrund weiterer philologischer Forschung, dass absolut keinen Gegensatz
zwischen Dionysos und Apollo besteht (74) und kritisiert Nietzsche aufgrund dessen. Mir
scheint seine Kritik nicht ganz zurecht. Wenn schon nach einer Opposition gesucht werden
muss, dann finden wir die eher in dem Gegensatz zwischen dem mit dem Apollinischen
verquickten Dionysischen und dem sogenannt Sokratischen: "Das ist der neue Gegensatz:
Das Dionysische und das Sokratische" (1.83). Im Unterschied zum Apollinischen, das die
Zersetzung der Einheit und des Zusammenhanges, die es auferlegt hat, prinzipiell zulésst,
schliesst das Sokratische mit Hilfe des dialektischen Argumentierens und der Logik jeden
Verstoss aus. Es wendet sich gegen die Tragddie und damit gegen das als Widerspruch
charakterisierte Leben. So usurpiert das Denken das Leben und wird das Sokratische zu
einem tautologischen Ereignis.

11.Im Gebrauch von Begriffen wie "Wesen' und 'Sein' offenbart sich noch der Einfluss von
Schopenhauers Ideen, die stark metaphysisch gefirbt sind. Nietzsche wird sich in spéteren
Texten, aber vor allem in dem Vorwort zur zweiten Ausgabe der Geburt der Tragddie
(1886), von dieser Sucht nach

'Artistenmetaphysik' distanzieren (1.13).

1

Als Nietzsche 1888, kurz bevor er sein Projekt Der Wille zur Macht, fiir das er viele
Entwiirfe gemacht hat, aufgibt, in einer Radikalisierung seiner Kantkritik das Statut der
'Dinge’ zur Diskussion stellt und in einer Kritik des mechanischen Erklarungsmodells kurz
den Charakter des Willens beschreibt, versucht er jede Metaphorik zu vermeiden, indem er
Begriffe wie "dynamische Quanta, in einem Spannungsverhéltnis zu allen anderen
dynamischen Quanta"(13. 259) anwendet. Das 'Wesen' der fritheren Texte ist nun
vollsténdig in einer Dynamik aufgel6st, die er selbst nicht aus dem Gegensatz Sein-Werden
deutet, sondern als ein 'Pathos’, als die elementarste "Thatsache, aus der sich erst ein
Werden, ein Wirken ergiebt"(13.259).12 Seine Sprache wird minimal. So lautet die Antwort
auf die essentialistisch getdnte Frage nach dem, was ein Kraftquan-tum ist, dass das nur
aus der "Wirkung, die es iibt und der es widersteht"(13.259) deutlich wird. Ein in sich
selbst aufgeworfener Widerstand ist scheinbar die minimale Qualitit eines Pathos, das
dadurch grundsitzlich vielfaltig, weil selbstspaltend ist.



Das schliessliche Ergebnis ist eine Vielheit von Willen, die in sich selbst und untereinander
nach Widerstand streben. Nietzsche kennzeichnet diesen Willen in seinen frithen
Aufzeichnungen noch pseudo-metaphysisch als "de(n) vollkommen(n) Widerspruch als
Urgrund des Daseins"(7.166), eine Formulierung, die regelmissig zuriickkehrt. So heisst es
zum Beispiel in einem spéteren Hinweis auf Kant: "Die 'erste Ursache' ist, wie das 'Ding an
sich’, kein Réthsel sondern ein Widerspruch" (11.65).

In der Tragddie, "im Wesen des Tragischen" tritt dann "der Genuss am Widerstand" auf, der
sich

"...als das Wesen der Dinge (...) in der tragischen Handlung wieder(spiegelt).
Er erzeugt aus sich eine metaphysische Illusion, auf die es bei der Tragddie abgesehen ist.
Der Held siegt indem er untergeht"(7.191).

In dem schoénen Schein des griechischen 'Dramas’ spiegelt sich in dem tragischen
Untergang des zur Einsicht getriebenen Helden der Widerspruch des Daseins. An der
Tatkraft des Helden kann man sozusagen 'das Wesen der Dinge' ablesen. Seine Taten
werden ihm aber mehr durch einander widerstrebende, wohl oder nicht Gottern
zugesprochene Krifte eingegeben als durch eindeutige Motive und Absichten des Téters.13
Der nicht-absichtliche, 'experimentelle’ Aspekt wird in einer Fussnote in einem gegen
Wagner gerichteten Text bestétigt, in dem Nietzsche die Thematik der Geburt der Tragodie
wieder aufgreift. Darin wird die Bedeutung des Wortes 'actio’

oder 'drama’, was so viel heisst wie 'Ereignis’, 'Geschichte’, nicht, wie bei Wagner, auf die
Handlung zuriickgefiihrt, sondern auf den dorischen Ursprung.

12.Das 'Pathos' verweist auf eine physiologische Sphére. Es wird nicht mehr durch das
Subjekt geschaffen, sondern dieses wird dem Pathos ausgeliefert. Dies heisst, dass das
Subjekt immer unter dieser Spannung steht. Das kommt in dem griechischen 000x-iv zum
Ausdruck, das ausser 'erfahren'

noch 'leiden’, 'fithlen’, 'in eine Stimmung kommen oder in einer Stimmung sein' und 'einen
Eindruck bekommen oder eine Wahrnehmung machen' bedeutet. In einem abgeleiteten
Sinn bedeutet 'paschein’

ausserdem Begierde und Verlangen, was in Nietzsches Auffassung vom Willen ebenfalls
durchklingt.

13.Sieh Bruno Snell, Die Entdeckung des Geistes. Hamburg 1955, 22; Rudolf zur Lippe, Le
corps et ses fictions. Paris 1982, 30.



"Das ilteste Drama stellte die Ortslegende dar, die 'heilige Geschichte', auf der die
Griindung des Cultus ruhte (also kein Thun, sondern ein Geschehen: 'dran’ heisst im
Dorischen gar nicht 'thun')"(6.32).

Mit anderen Worten: erst kommt die Tat, dann, erst durch retrospektive Zuteilung der
Bedeutung, der Téter. Der Vorwurf, dass bei Nietzsche nur von einer einfachen Umkehrung
der metaphysischen Gegensiitze die Rede ist, scheint nun iiberdeutlich fehl am Platz. Der
positive Begriff (das Schoéne) vor allem eine notwendige Scheinbewegung, die durch eine
aus einem indifferenten Zustand (Rausch) heraus wirkende, in sich selbst gespaltene und
immer aus konkreten Mengen bestehenden Ausrichtung (Willen) her generiert wird. Das
autonome Subjekt kann diesen indifferenten 'Zustand' durch dessen heteronomen
Charakter nachtriglich nicht anders denn als einen negative Wert (hiisslich), das heisst so
wie Kant als eine privative oder wie Hegel als eine dialectische Negation des positiven
Begriffes denken. Der Gegensatz wird also nicht umgekehrt, sondern vom Leben her
'umgewertet'. Er ist als Ganzes eine Funktion eines {iberreichen Lebens, ein Pathos. An
dieser Stelle taucht wieder der durch Lowith lokalisierte 'Grundkonflikt' auf und
prasentiert sich die Aporie folgendermassen: Wie kann Nietzsche dasjenige denken, was
sein Denken motiviert und produziert? 14 Wie weiss Nietzsche, was er nicht wissen kann?
Der Schliissel zu der Antwort liegt, wie ich darlegen werde, in der Neuformulierung der
'Wissen'schaft, wie sie Nietzsche in dem Werk Die frohliche Wissenschaft vollzieht.

Allem voran geht die Zerriittung aller Gegensétze. Doch kehrt diese Neubewer-tung nicht
immer gleich deutlich in den spiteren Texten zuriick. Manchmal scheint sich Nietzsche
unnotig zu widersprechen. Oft haben wir es dann aber mit einem Paradox zu tun, das durch
eine implizite Verinderung der Perspektive verursacht wird.

Ein Beispiel geniigt, um dies zu verdeutlichen. Nietzsche {ibersetzt in den Aufzeichnungen
zur Neuausgabe der Geburt der Tragodie 1886 unter dem Titel "Der tragische Kiinstler"
den Gedanken des Willens zur Macht in Begriffe des ekstatisch, tragisch-dionysischen
Zustands seines frithen Werks zuriick. Wie Hegel in dessen

'spekulativem Satz' 15 bringt er zwei einander ausschliessende Stellungen auf kaum
merkbare Weise in einer Behauptung unter. Als 'Gefiihl der Fiille' oder ein

'Machtgefiihl', das heisst aus Uberfluss und Kraft "spricht das Urteil 'schén' noch iiber
Dinge und Zusténde aus, welche der Instinkt der Ohnmacht nur als hassenswert, als
'hésslich’ abschitzen kann"(WzM: nr. 852) Mit anderen Worten: was fiir den
Ohnméchtigen, den 'Sklaven' hisslich ist, was sich ihm, "wenn es ihm leibhaftig entge-
gentrite, als Gefahr, Problem, Versuchung" prisentiert, wird durch den aus dem Uberfluss
handelnden, tragischen Kiinstler, Herrn oder Vornehmen als 'schén’

erfahren. Nietzsche scheint hier seine frithere 'Umwertung' zunichte zu machen.

14.Jean-Francois Lyotard weist in "Réécrire la modernité" (in L'inhumain. Galilée, Paris
1988) auf diese aporetische Spannung hin, 'ce leurre' bei Nietzsche, Marx und Freud: "On
sait combien la réécriture ainsi comprise peut étre trompeuse a son tour. Le leurre réside
en ceci que l'enquéte sur les origines du destin fait elle-méme parti de ce destin" (36). Im
Hinblick auf Nietzsche stimmt er Heideggers Kritik zu.



15.Sieh Vorrede von Phinomenologie des Geistes (in: Werke. Band 3. Suhrkamp, Frankfurt
a/M 1970, 61).

Aber die Betonung liegt hier auf 'erfahren’. Wenn die Eigenschaft auf etwas zutrifft, dann
wohl auf die sich als iiberwiltigender Uberfluss darstellende Tatkraft.

Diese Hinwendung zu einer anderen Art, zu einer fast voréasthetischen 'Schonheit' wird
spiter in Zur Genealogie der Moral auf analoge Weise mit Beziehung auf das 'Gute'
ausgearbeitet. Nietzsche spricht dort iiber ein vormoralisches Gutes, das im scheinbaren
Gegensatz gut-schlecht durchwirkt. Es handelt sich hier um die Bewertung der Taten der
Vornehmen. Genauso wie das Schone ist die nachtriglich als 'gut’' ge-kennzeichnete Tat
anfinglich wertfrei, weil man sie nicht von einem zuvor gegebenen Wert aus priifen kann.
Insoweit geht es um ein vor-moralisches Gutes. Der Wert wird ihm erst hinterher durch
den Sklaven 'zugeschrieben’, weil die Tat des Herren ihm zur Richtschnur seines
Verhaltens wird. Insofern ist die wertlose Tat des Herren wert-schépfend. Dieselbe
Argumentation gilt meines Erachtens fiir das Urteil 'schén'. Oder kantisch formuliert:
dieses Geschmacks'urteil' wird nicht im Selbstbewusstsein fundiert, sondern ist hochstens
als eine retrospektiv erkennbare Scheinbewegung der Grammatik eine vollkommen
willkiirliche und sprachliche Wertung: ein eine Einheit suggerierendes 'Wort'.

Aber wenn der Widerspruch 'Urgrund des Daseins' ist, und dieser in der Musik als
Dissonanz erklingt oder als Schmerz empfunden wird 16, ist das Leid dann nicht, wie
Aristoteles, Hegel und Schopenhauer auf immer verschiedene, aber strukturell verwandte
Weise behaupten, wenigstens zeitweilig durch die Kunst aufzuheben?

Anfinglich scheint Nietzsche diese Ansicht zu teilen. In seinen frithen Aufzeichnungen
weist er auf die "Richtung der Kunst, die Dissonanz zu iberwinden: so strebt die aus dem
Indifferenzpunkte entstandene Welt des Schonen danach, die Dissonanz als das an sich
Storende mit in das Kunstwerk hintiberzuziehn"(7.166). Es ist verfiihrerisch, hierin eine
Variante der aristotelischen Katharsis, der hegelschen Authebung oder der
schopenhauerschen Liuterung wiederzuerkennen. Dieser Eindruck wird durch die
Bemerkung verstérkt, dass "das Mittel die Wahnvorstellung, iiberhaupt die Vorstellung
(ist), mit der Grundlage, dass ein schmerzfreies Anschauen der Dinge hervorgebracht
wird"(7.166). Nietzsche hilt sich anscheinend eine dergleichen schopenhauersche Option
erst noch offen: "Wie ist Schmerzlosigkeit méglich?"-

(7.165). Aber schon schnell schlégt sein Zégern ("Der physiologische Prozess ist welcher?
Eine Schmerzlosigkeit muss irgendwo erzeugt werden- aber wie?"(7.166)) in dem
veroOffentlichten Text in die Verwerfung des Katharsisgedankens um: "Die Kunst (....) allein
vermag jene Ekelgedanken iiber das Entsetzliche oder Absurde des Daseins in
Vorstellungen umzubiegen, mit denen sich leben l4sst..."(1.157). Die Kunst nimmt den
Schmerz nicht weg, sondern macht ihn héchstens ertriglich. Oder etwas allgemeiner
verstiandlich gesagt: eine gute Geschichte erleichtert den Schmerz. Die christliche Variante



dieser Erkenntnis kann man folgendermassen ausdriicken: Die Geschichte des Siindenfalls
und das Versprechen des Himmels bieten einen Zusammenhang fiir das unertrégliche
Leiden, das an sich kein Problem ist, wie die ausserordentliche Gewalttitigkeit, die das
Christentum selbst entfesselte, zeigt. Nur die 16.Dieser Gedanke ist nicht so einzigartig.
Auch Hegel weist am Ende von Wissenschaft der Logik darauf hin: "Wenn man sagt, dass
der Widerspruch denkbar sei, so ist er vielmehr im Schmerz des Lebendigen sogar eine
wirkliche Existenz" (11.481).

1

Sinnlosigkeit des Leidens stellt den Menschen vor Probleme. Die Tragddie ist also nicht fiir
die Zuschauer bestimmt "um sich von einem geféhrlichen Affekt durch dessen vehemente
Entladung zu reinigen"(6.160), wie es irgendwo in einer Kritik auf Aristoteles' Poetica
heisst. Sie bestétigt gerade die Dissonanz und das Leiden. Der notwendige Schein, das
Schone macht das mit sich selbst im Widerspruch verkehrende Leben ertréglich.

Nietzsches Wertschétzung des Scheins hat weitreichende antropologische und
padagogische Implikationen:

"Kénnten wir uns eine Menschwerdung der Dissonanz denken -und was ist sonst der
Mensch? - so wiirde diese Dissonanz, um leben zu konnen, eine herrliche Illusion brauchen,
die ihr einen Schénheitsschleier iiber ihr eignes Wesen decke"(1.155).

Aber wenn die Tragddie ein 'Schonheitsschleier’ ist, dann gilt das im selben Mass fiir alle
Sinngebungen, die den Anspruch erheben, den Schmerz oder das Chaos zu neutralisieren.
Also auch das 'Ich denke’, cogito oder Subjekt ist so ein 'Schénheitsschleier'. Es ist eine
notwendige, aber 'metaphysische Illusion’, eine Fiktion. Eine unvermeidliche
Scheinbewegung. Hieraus wird noch einmal deutlich, dass der Gegensatz Sein-Schein
ebenso wenig wie der zwischen schon und hésslich einfach umgedreht wird: der Gegensatz
pfropft sich vielmehr auf ein als Dissonanz qualifiziertes 'Pathos’, das nicht aus diesem
Gegensatz verstanden werden kann, aber uns doch immer wieder dazu verfiihrt, sobald wir
dariiber nachdenken.

2. Indifferenz: Gleichgiiltigkeit, Negativitiit oder Affirmation?

Aber was ist nun dieser merkwiirdige 'Indifferenzpunkt’, iiber den Nietzsche immer
spricht? Die Frage dringt zich auf, in welchem genauen Verhéltnis er zu den Gegensétzen
schon-hésslich oder Sein-Schein steht. Lassen wir dazu aus polemischen Erwégungen die
Definition des 'Denkens' von Hegel, Nietzsches anderem Antipoden, der mehr noch als Kant
fast unausgesprochen kritisiert wird, ibernehmen. Hegels Definition ist fiir Nietzsche
selbstverstindlich eine Frage des Geschmacks, genauso wie "Hegel ein Geschmack
ist"(6.36). 'Denken' im hegelschen Sinn wird das vermittels Negationen



auseinandersetzen

der

Wirklichkeit

in

(formal-onto)logischen

Oppositionen. Die Spannung zwischen dem negativen und dem positiven Pol wird im
Paragraphen 'Reflexionsbestimmungen' in Wissenschaft der Logik als Unterschied
gedeutet. Unterschiede werden letzten Endes so eng aneinandergeschmiedet, dass sie iiber
den Gegensatz zum Widerspruch werden.17 Wenn man von dieser Definition ausgeht,
dann dréngt sich unmittelbar die Frage auf, ob die Indifferenz beim Fehlen von
Unterschieden oder Differenzen iiberhaupt noch gedacht werden kann. Haben wir denkend
nicht schon immer die Indifferenz {iberholt? Wenn Hegels systematische Philosophie bis
sicher 1850 in hohem Mass fiir das damalige Denkklima bestimmend 17.Sieh G.W.F. Hegel,
Wissenschaft der Logik II. Theorie Werkausgabe, Suhrkamp, Frankfurt a/M 1969, 35-80.

1

gewesen ist -danach wurde er nach Marx Ansicht vor allem durch die Neokantianer als
'ein toter Hund' behandelt-, dann erkliart das womdglich, warum Nietzsche die Indifferenz
als '(Ab)grund' der Gegensitze zwischen Denken und Sein situieren muss, im Gegensatz zu
Hegel der sie noch als Begriff denkt.18 Diese Gleichgiiltigkeit kann Nietzsche nur wértlich
mit einer prinzipiell unméglichen diskursiven Bewegung 'um-schreiben'. Das Wort
'Indifferenz’, miissten wir mit ihm sagen, ist die letzte Moglichkeit, die nicht-logische
'Differenz' zwischen Denken und Sein ins Auge zu fassen.19 Es ist nur ein Wort und kein
Begriff. Ausserdem erhebt sich die Frage, ob solch eine Indifferenz dann dem Denken
vorausgeht oder ob sie dessen ekstatische Vernichtung und Vollendung beinhaltet. Sowohl
fiirs erste wie fiirs letzte spricht aufgrund fritherer Aufzeichnungen einiges.

"Was ist das Wesen noch in jenen Indifferenzpunkten? Ist die Zeit vielleicht, ebenso wie der
Raum aus diesen Indifferenzpunkten zu erklédren? Und ist die Vielheit

des

Schmerzes

vielleicht

wieder

aus

jenen

Indifferenzpunkten

abzuleiten?"(7.165)



Mit dieser impliziten Verweisung auf Kants transzendentale Asthetik am Beginn der Kritik
der reinen Vernunft wird suggeriert, dass indifferente Punkte(!), jedem Verstandsakt, der
in Zeit und Raum gegeben ist, systematisch vorausgehen.

Die an anderer Stelle erwihnte 'Schmerzlosigkeit' hingegen erweckt den Eindruck, dass die
Indifferenz nicht vor dem Denken, sondern als dessen Ekstase auftritt, als 'jene hochste
Verziickung', die durch die Vorstellung oder den Schein erlebt wird.

In Texten, die kurz nach der Geburt der Tragddie geschrieben sind, wird diese Ansicht
bestitigt: "Aber die allgemeine Bewegung geht vom Schmerz zur Lust, das ist die positive
Richtung. Freilich schwindet auch die Lust in der Richtung auf den Indifferenzpunkt”
(8.155). Der'Indifferenzpunkt’ kann also sowohl den angestrebten End- als auch den
postulierten Anfangszustand betreffen. So wird es méglich, bestimmte Zustédnde des
Kunstwerks oder des Kiinstlers als zwei Gestalten dieser Indifferenz aufzufassen. Die
folgende Bemerkung, die mit einem Hinweis auf die eleusischen Mysterien endet, macht auf
jeden Fall einen Vorschlag in der Richtung:

"Der Mensch ist nicht mehr Kiinstler, er ist Kunstwerk geworden: die Kunstgewalt der
ganzen Natur, zur hochsten Wonnebefriedigung des Ur-Einen, offenbart sich unter den
Schauern des Rausches. Der edelste Ton, der kostbarste Marmor, wird hier beknetet und
behauen, der Mensch...." (1.30).

18.Sieh Hegel, o.c. 445.

19.Logischerweise kann man hier besser auf Schelling verweisen, als auf Kant, in dessen
Werk dieser Begriff kaum vorkommt. Hegel und Schelling haben hieriiber einen
gemeinsamen Standpunkt, der in Hegels Differenz-Schrift (1801/2) auseinandergesetzt
wird. Sieh G.W.F. Hegel, Jenaer Kritische Schriften (I). Felix Meiner Verlag, Hamburg 1979),
94/5. Es ist aber wahrscheinlicher, dass Nietzsche Schelling indirekt oder aus zweiter Hand
aus dessen Vorlesung von E. Hartmann perzipiert hat. Sieh dazu: Reuben, o.c., 59ff.. Sieh
ausserdem zum Verhéltnis zwischen Nietzsche und Schelling: Manfred Frank, Der
kommende Gott. Vorlesungen iiber die neue Mythologie. 1. Teil, Frankfurt a/M 1982, 344-
347/332/352/-

Fussnote 6,30.

Doch bleiben wir im Ungewissen und zwar nicht zuletzt, weil zum Beispiel in diesem Zitat
ein plotzlicher Ubergang zur Mehrzahl stattfindet. Im Licht der spiteren Entwicklung des
Gedankens vom Willen, der letzten Endes als Vielfalt prisentiert wird, ist das noch
versténdlich. Aber systematisch-logisch ist eine Menge gegen diese Vervielfiltigung
einzuwenden, weil jede Qualifizierung des Nicht-Begriffes 'Indifferenz’, so gering sie auch



ist, eine Schwichung von dessen amorphen Charakter bedeuten wiirde. Die Verwirrung
erreicht ihren Héhepunkt, wenn klar wird, dass in dem Originalmanuskript anstelle des
Wortes 'Indifferenzpunkt(e)’ urspriinglich

'Differenzpunkt’ stand (14.537), wie Colli und Montinari uns in ihren Kommentaren
mitteilen.

Aus all diesen ambiguen Beschreibungen kénnen wir aber ersehen, wie hol-pernd
Nietzsche versucht, ein Geschehen in den Griff zu bekommen, das sich jeder logischen
Analyse widersetzt und das deshalb nur mit einem Nicht-Begriff wie

'Indifferenz' angedeutet werden kann. Mit oppositionellen Denkkategorien kann man diese
Indifferenz keinesfalls begreifen. Diese pfropfen sich vielmehr auf, sobald das Denken den
Versuch unternimmt, die verwirrenden Kréfte zu begreifen und in den Griff zu bekommen,
mit anderen Worten sobald das Subjekt probiert, seine Autonomie durch die
Rationalisierung heteronomer Kréfte zu etablieren.

3. Kunst als Poros: Uberfluss, Mittel und Zutritt

Wenn der Urgrund des Daseins ein 'widerspriichliches' Kréftefeld , welche 'spiegelnde’
Rolle spielt die Kunst dann? Nach Nietzsches Ansicht hingt der Ursprung des Kunstwerks
eng mit dem menschlichen Bediirfnis zusammen, diese Indifferenz zu erfahren.

"Die bunte Bliithe, der Pfauenschweif (das heisst der schdone Schein, ho) verhélt sich zu
seinem Ursprung, wie die Harmonie zu jenem indifferenten Punkt, d.h.

wie das Kunstwerk zu seinem negativen Ursprung. Das was dort schafft, kiinstlerisch
schafft, wirkt im Kinstler"(7.165).

Aus diesem letzten Zusatz wird wieder deutlich wie (der) Wille als Uberfluss und Bejahung
sowohl im Anfangsstadium -im kreativen Rausch des Kiinstlers oder 'des Einzelnen'- wie
am Ende des kiinstlerischen Prozesses bei der Rezeption des Kunstwerkes situiert wird. In
der Kunst wird die Welt immer wieder geschaffen: "Das Kunstwerk und der Einzelne20 ist
eine Wiederholung des Urprozesses, aus dem die Welt entstanden ist"(7.165). Wenn das
Kunstwerk und die Tétigkeit des Kiinstlers etwas iiber das Sein aussagen, geschieht das
also nie totalisierend und begriffsméssig, 20.Bei Nietzsche ist der 'Einzelne’ ein Synomym
fiir die merkwiirdige Mischung des sokratischen Ddmons und des kantischen Genies, das
selbst "nicht weiss, wie sich in ihm die Ideen dazu herbei finden, auch es nicht in seiner
Gewalt hat, dergleichen nach Belieben oder planmissig auszudenken"

(B183/A1-81). Den Begriff des Ddmons entnimmt er Platons Symposium, auf dem
Sokrates, wihrend er iiber den Charakter des Eros spricht, aus Diotimas Mund vernimmt,
dass Eros weder Gott noch Mensch ist, sondern ein Damon (UOipoviov) "das Mittelglied
zwischen Gott und Mensch" (Symp. 202d). Dieser

'daimonion’ kommt in der Apologie als ein 'Genius' zuriick, dem Sokrates seine
'Eingebungen' verdankt.



1

sondern immer im wortlichen Sinn fragmentarisch und 'experimentell’, das heisst
durchlebt, erfahrungsgemaiss, leiblich. In der Physiologie der Asthetika, nach der der
spitere Nietzsche auf der Suche ist, spielt der Rausch dementsprechend eine bedeutende
Rolle: "Damit es Kunst gibt...dazu ist eine physiologische Vorbedingung unumginglich: der
Rausch"(6.166). Eher als dieses Leben -und nicht das Leben- im Rausch verstanden wird,
klingt oder leuchtet sein dissonanter beziehungsweise hésslicher Charakter in der Musik
und in der Vorstellung auf. Durch die physische Auswirkung des Kunstwerks auf den
Korper erfahren die Zuho6rer und Zuschauer das

'Wesen' des 'Seins' am eigenen Leib.

Diese 'experimentelle’ -oder wenn wir die Handlung des Helden zentral stellen:
dramatische- Funktion des Kunstwerkes erlduter Nietzsche mit einer ziemlich ritselhaften
Bemerkung: "Wir brauchen dann ein die Welt als Kunstwerk, als Harmonie produzirendes
Wesen, der Wille erzeugt dann gleichsam aus der Leere, der nevia, die Kunst als
n6pos."(7.165) Dieses Wesen konnte, soweit es den Urwillen verkdrpert, der geniale
Kiinstler sein. In dieser Bejahung einander widerstrebener, heteronomer Lebenskréfte
schafft er ein spiter als schon -oder hésslich- erfahrenes Kunstwerk. Der zweite Teil dieser
Bemerkung ist riatselhafter. Beide griechischen Begriffe kdnnen wir nur verstehen, wenn
wir Nietzsches Vorlesung von Platons Symposium, seine 'Lieblingsdichtung' 21
hinzuziehen. Es geht hier um einen Abschnitt, in dem die Seherin Diotima Sokrates iiber
Eros' Geburt erzéhlt. Darauf dass nach Nietzsches Ansicht Eros das Begehren oder den
Willen verkorpert brauche ich nicht einzugehen. Diotima betont in ihrer Erzéhlung, die
Sokrates' Charakterisierung von Eros als einem Begehren, das nur infolge eines Mangels
besteht folgt vor allem den Doppelcharakter dieses Ddmons (Saipoviov):

"Als ndmlich Aphrodite geboren war, hielten die Gotter einen Schmaus, und mit den
anderen auch Poros (Erwerb, Betrieb/népos), der Sohn von Metis (Weisheit).

Als sie aber gespeist hatten, da kam Penia (Armut/mevia) um sich etwas zu erbetteln, da es
ja festlich herging, und stand an die Tiire. Poros nun, begab sich, trunken vom Nektar - den
Wein gab es damals noch nicht -, in den Garten des Zeus und schlief im schwerem Rausche
ein. Da mag Penia ihrer Bediirftigkeit (anmopiav) wegen den Anschlag, ein Kind vom Poros
zu bekommen: sie legt sich also zu ihm hin und empfing den Eros."22

Beim Vergleich dieser Erzdhlung mit Nietzsches Wiedergabe féllt auf, dass er die Rollen von
Vater und Kind vertauscht. nevia -Armut oder hier Leere- bleibt zwar als passives Element,
als 'Materie' der Mutter, aber der urspriingliche Vater, népos -

Uberfluss und Vermégen- wird nun das Kind: Eros. Als Liebe, Begehren und Wille fungiert
dieser als Personifizierung der Kunst.23 In der Armut oder Mittellosigkeit mit 21.Sieh Curt
Paul Janz, Friedrich Nietzsche. Biografie. Band 1, DTV, Miinchen 1981, 121.

22. Plato, Symposion. 203b,c (vet. ho). Vertaling van Franz Susemihl, in: Platon. Simtliche
Werke. Erster Band, Verlag Lambert Schneider, Berlin 19.., p. 700.



23.Mit dieser Verwechslung kann es noch anders laufen. So taucht in Menschliches.
Allzumenschliches 1

ihrem privativen Aspekt -anopiav oder Un-vermdégen- erkennen wir die Indifferenz als
'negativen Ursprung' der Kunst wieder. Nur durch das apollinische Aufhellen der
dionysischen Krifte kann des 'Wesen des Daseins’, das heisst sein Uberfluss erfahren
werden.

Ein anders Bedeutungselement von 'poros’ verdeutlicht dies. 'Poros' bedeutet ndmlich
ausser Vermdgen auch 'Mittel' und im abgeleiteten Sinn 'Zugang' oder

'Durchgang. Diese Verschiebung der Bedeutung entspringt der 6konomischen Bedeutung
von 'Vermégen' als einem Uberfluss an Existenzmitteln. So wird die Kunst ausser einem
Vermogen als Kraft und Moglichkeit ein Mittel, ein Medium, das einen nicht-diskursiven,
erfahrungsméssigen oder experimentellen Zugang oder Durchgang zum Leben bietet.
Begriffshistorisch betrachtet deutet 'poros' ausserdem auf einen Weg, was in dem von
'poros’ abgeleiteten 'poreia’, Reise oder Marsch noch stirker zum Ausdruck kommt. Wenn
der Begriff unter dem Eindruck der christlichen Eschatologie im Neuen Testament die
abstraktere Bedeutung von 'Lebenswandel’' bekommt, bleibt dieser existentielle Aspekt
erhalten.24 Nun, Nietzsches Charakterisierung des poros scheint all diese Elemente zu
enthalten: Uberfluss, Vermogen, Mittel, Zugang und Weg. Kunst als poros ist also keine
reine Abspiegelung oder Reflexion des Daseins. Es ist also keine Rede von einer Re-
priasentation dessen, was im Voraus gegeben ist. Die Selbstprisentation des Kunstwerks
gleicht vielmehr dem Weltgeschehen. Das Kunstwerk resoniert das Dasein "als eine
Wiederholung des Urprozesses, aus dem die Welt entstanden ist".

II. Aporie als 'diskursiver' Kunstgriff

Iunter dem Titel 'Liebesheirathen' folgende Paraphrase davon auf: "Die Ehen, welche aus
Liebe geschlossen werden (die sogenannten Liebesheirathen), haben den Irrthum zum
Vater und die Not (das Bediirfnis) zur Mutter" (2.267). Poros wird nun 'Irrthum’, wihrend
die Liebe/Eros wieder ein Produkt ist.

Im zweiten Teil dieses Textes gibt es unter dem Titel 'Liebe’ gleichfalls einen Hinweis
(2.414). Das Be-griffspaar Not-Irrtum wird in den Aufzeichnungen des Frithjahrs 1877
wieder aufgenommen, in denen Platons Bevorzugung der Ideenwelt gegeniiber der
Sinnenwelt kritisiert wird: "Aber Noth als Mutter, Irrthum als Vater haben den Glauben
geschaffen" (8.380). Ehen aus Liebe und Glauben an eine ideale Wirklichkeit werden aus
der Ehe von Not und Liebe geboren. Verfolgt man diesen Gedanken weiter, dann kénnen
allerlei Begriffe so wie das Cogito, das Subjekt oder Hegels Absoluter Geist als Fiktionen
qualifiziert werden. Dies sind anscheindend notwendige Scheinbewegungen oder
Fiktionen, deren universalen Inhalt Nietzsche zwar entlarvt, die er aber trotzdem als
notwendige Fixationen der 'Leidenschaft der Erkenntnis' anerkennt. Diese 'Demaskierung’
ist sein genealogischer Gegenzug gegen historisch iiberlebte 'Verschleierungen'
(‘'metaphysischer Illusionen') iiber eine grundsétzliche Dissonanz.

24 Wiahrend das dem Begriff zugrunde liegende Verb 'porein’ unter anderem verschaffen,
zustande bringen, verleihen und geben bedeuten kann, bekommt es in der unpersoénlichen
Form des Perfekts der passiven Form 'peprotai’ die Bedeutung von vorbestimmt sein



(wortlich: 'Es ist vorbestimmt'). Dass das davon abgeleitete Substantiv 'pepromenon’ Los
oder Schicksal heisst, was auch durch die Verbindung dieses Begriffes mit Moira, einer der
Schicksalsgottinnen, bestéitigt wird, weist auf seine typisch vor-christliche Bedeutung. Die
Griechen entliehen ja bekanntlich die Bedeutung und Richtung ihres Lebenswandels dem
durch die Gotter gelenkten Schicksal. Und eben die Hemmung dieses Schicksals durch
Ubermut ((....)), diese aporeia, ist das Thema der Tragddie. Sieh: A Greek-English Lexicon.
Henry George Liddel/Robert Scott, Clarendon Press Oxford 1968, 1449/1451-2.

1

Nietzsche ist der Ansicht, dass ein begrifflicher Zugang zum Leben unmdéglich ist. Das
Denken selbst ist ndmlich, in der Form dessen, was er erst negativ-kritisch den Willen zur
Wabhrheit und spéter positiv-bejahend oder -schopferisch25 'die Leidenschaft der
Erkenntnis'(3.479) nennt, eine Funktion des mit sich selbst im Widerspruch verkehrenden
Lebens oder des Willens zur Macht. Das Selbstbewusstsein kann dies nicht, wie zum
Beispiel Hegel behauptet, umfassen oder iibersehen. Solch ein Sprung iiber den eigenen
Schatten fiihrt zu einer Aporie. Diese Aporie kann nur mit einer

'Hinterwelt', mit einem alles umfassenden Prinzip, maskiert werden. Der Art des Denkens
selbst entnehmen Systemdenker ein notwendiges Postulat, von dem aus die
opposiotionelle Spannung und das damit einhergehende Leiden aufgehoben werden
konnten. Nietzsche wiirde all diese 'Hinterwelten' -Gott, Subjekt, Absoluter Geist und
Mensch- zertriimmern wollen, aber ihm entgeht dabei nicht, dass er all diese
Scheinbewegungen des Lebens als Schein, als 'regulative Fiktionen'(11.505) oder als
'Worte'

ernst nehmen muss. Nur dadurch, dass man sie in ihrer Oberflachlichkeit fiir wahr
annimmt, entgeht man der Falle der Grammatik. Wenn diese genealogische Ansicht kritisch
eingesetzt wird, scheint Philosophieren eine dstethische Dimension zu bekommen: wahr-
nemen und fiir wahr annehmen gehen ineinander iiber. Als 'Experimental-
Philosophie'(WzM, nr. 1041), bietet es auf Asthetische Weise Zugang zum Leben. Dies heisst
aber, dass Nietzsche denken neu definieren muss als eine sich selbst spaltende, Widerstand
und Widersinn erregende Aktivitit, durch die der Wille zur Macht bejaht wird. Meiner
Meinung nach 'inszeniert' er dazu den unvermeidlichen aporetischen Sprung vermittels
einer parodierenden Taktik, dadurch dass er "etwa als Parodist(..) und der Weltgeschichte
und Hans W(u)rst(.) Gottes" spricht(5.157). Er briiskiert hiermit das Bediirfnis an
"Losungen am Schluss". Dadurch dass er allerlei Widerspriiche in Szene setzt und daran
festhilt, hetzt er das Denken gegen es selbst auf, das heisst gegen die Grammatik und den
Zwang der Logik.

In den Werken zwischen 1881 und 1887 zieht er aus seiner Auffassung iiber den sich selbst
spaltenden Charakter des Dasein und die notwendige Asthetisierung dieses Abgrundes die
dussersten Konsequenzen. Die Kunst hat er bereits unter der Optik des Lebens betrachtet.
Nun ist ein zweiter Schritt erforderlich: "die Wissenschaft unter der Optik des Kiinstlers zu



sehn"(1.14). Er tut dies auf zwei Manieren: einerseits entwickelt er als methodische
Grundlage seines Philosophierens den sich aus der Genealogie ergebenden
Perspektivismus, anderseits entwirft er vermittels seines besonderen Stils ein
experimentelles Denken, in dem der Leser als kennendes Subjekt ebenso, wie das beim
Kunstwerk der Fall ist, aufs Spiel gesetzt wird und 'das Wesen der Dinge' erfahrungsméssig
erlebt. Rhetorik, Logik und 'mystisches' Sprechen werden dazu aufeinander gepfropft.

Mit diesem ersten Ansatz wird das 'wissenschaftliche' Statut seiner Schriften transformiert.
Durch eine Genealogisierung von Begriffen wie 'wahr’, 'schén’, 'gut’ und

'Wirklichkeit' ist Nietzsche zu der Erkenntnis gekommen, dass Wahrheiten verkappte
25.Dieser doppelte Ansatz stimmt mit Heideggers Bemerkung iiberein, dass der
Destruktion bereits das Neue in sich triagt. Die durch Nietzsche vollzogene
"Ubergangsbewegung' wird bei Norbert Bolz Eine kurze Geschichte des Scheins (Miinchen
1991) auch hinsichtlich der Rhetorik bemerkt. Er spricht iber

"affirmative und kritische Motive" (54). Sieh ausserdem Fussnote 23.

1

moralische Imperative 'maskieren’: jede Wahrheit entspringt einem Willen zur Wahrheit.
Im bejahenden Sinn heisst dies, dass Kennen wieder zu einer schopferischen Tat werden
kann, bei der Wahrheit und Wirklichkeit eher gegriindet als entdeckt werden. Die
Zurickfiihrung ihrer Wirksamkeit auf die Kunst stiitzt sich auf den Gedanken, dass der
Vornehme, der den Dingen ihren Namen (und nicht: ihre Begriffe) gibt - "Die Originalen
sind zumeist auch die Namengeber gewesen"(3.517)- durch seine werteschépfende Tat-
und Uberzeugungskraft den kollektiven Umgang mit den Dingen bestimmt. Dieser
schopferische Trieb erfordert aber "die eigentliche Liige, die 4chte resolute 'ehrliche’
Liige"(5.386). Davon war 'am Anfang' auch die Rede, aber im Laufe der Zeit hat man sie
aktiv vergessen: die Bilder, die den Begriffen zugrunde liegen "(diinken) nach langem
Gebrauche einem Volke fest, canonisch, verbindlich"(1.880-1). Begriffsbildung ist nur
durch 'aktives Vergessen' der

'Anschauungsmetaphern’ méglich(1.879).

Der zweite Ansatz ist undurchsichtiger. Er besteht daraus, in dem Medium der Sprache die
Wirkung desjenigen zu beschreiben, was es suggeriert -den Willen zur Macht mit seinen
spaltenden und Widerstand erregenden Wirkungen- experimentell heraufzubeschworen:
das lesende Subjekt empfindet diese durch die Durchdenkung von Nietzsches
Widerspriichen und Aporien am eigenen Leib. Es erfdhrt diese und leidet darunter, so lange
es die Darlegung rational im Griff behalten will. Gerade durch dieses aus der Fassung
bringen bietet Nietzsches aporetische Sprache ebenso wie die Kunst ein 'Poros’, einen
nicht-diskursiven Zugang zum Sein. Durch eine Verflechtung von Stilfiguren und logischen
Verzerrungen wird bei dem Leser eine Erfahrung vom Urgrund des Daseins wachgerufen.

1. Rhetorik und Logik: das Ding als Fiktion



Eine notwendige Bedingung hierfiir ist Einsicht in die Machtwirkungen der Sprache.

Als Philologe hat der junge Nietzsche Interesse fiir die Rhetorik in der Antike.

Volkmans Die Rhetorik der Griechen und Rémer und Gerbers Die Sprache als Kunst
bringen ihn auf die Spur des rhetorischen Wesens des Argumentierens. Der als Philosoph
vollkommen autodidaktisch gebildete Nietzsche richtet sich, vor allem durch diesen
philologischen Hintergrund, in den durch ihn studierten Werken vor allem auf die
rhetorischen und 4sthetischen Aspekte philosophischer Theorien.26 In der Vorlesung iiber
Rhetorik im Winter 1872 wird demonstriert, dass Musik, Rhythmus und Sprache auf eine
derartige Art und Weise miteinander verwandt sind, dass es fiir jeden rhetorischen ein
Analogon Satz in der Musik gibt. Rhythmus wird die physiologische Komponente der
Sprache und "den Nutzen jener elementaren Uberwiltigung"(3.440), die den Menschen
zum tanzen bringt. Durch diese physische Auswirkung {ibt Rhetorik Macht aus. Dies erklért,
warum als "ein Spiel auf der Grenze des Asthetischen und Moralischen" aufgefasst wird.27

26.Curt Paul Janz zum Beispiel weist darauf hin, dass Nietzsches Beschéftigung mit
Aristoteles nicht so sehr dessen Metaphysik oder Ethik betrifft, sondern vor allem dessen
Rhetorik und Poesie. Kants Schriften kennt Nietzsche hauptséichlich durch Kuno Fischer.
Nur die Kritik der Urteilskraft hat er unmittelbar gelesen (1.404).

27.Sieh Bolz, o.c., 56. Nietzsches Aufwertung der Rhetorik fiihrt aufs neue zu Aporien. Bolz
weist darauf hin, dass man einen Unterschied zwischen 'affirmative(n) und kritische(n)
Motive(n)' (54) machen muss, 1

Nach 1875 wird die Rhetorik nur noch selten erwéhnt. Dies weist aber meines Erachtens
nicht so sehr auf eine Verdnderung in Nietzsches Standpunkt als auf die
Selbstverstindlichkeit der erworbenen Einsicht: diese wirkt nun in allen anderen
Gedanken durch. Ihr kenntheoretisches Pendant liegt darin, dass Begriffe die Dinge nicht
ausdriicken oder représentieren, oder wie es in einer Kritik an Kants instrumenteller
Sprachauffassung in Uber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne heisst: "(D)as
'Ding an sich ' (das wiirde eben die reine folgenlose Wahrheit sein) ist auch dem
Sprachbildner ganz unfasslich und ganz und gar nicht erstrebenswert"(1.879). Ganz in
Ubereinstimmung mit seiner Neudefinition der Wahrheit als "ein bewegliches Meer von
Metaphern, Metonymien, Antropo-morphismen, kurz eine Summe von menschlichen
Relationen, die, poetisch und rhetorisch gesteigert, iibertragen, geschmiickt
wurden"(1.880-1) und mit seiner Feststellung, dass "Abstraktionen Metonymien sind, d.h.
Vertauschungen von Ursache und Wirkung", dass also "jeder Begriff eine Metonymie
ist"(7.481) kommt Nietzsche zu der Schlussfolgerung, dass Kant "..nur die Relationen der
Dinge zu den Menschen (bezeichnet) und zu deren Ausdrucke die kithnsten Metaphern zu
Hiilfe (nimmet)"(1.879). Damit entkommt Kant ebenfalls nicht "jene(m) Trieb zur
Metapherbildung, jene(m) Fundamentaltrieb"(1.887).

Wenn nach dessen Ansicht die Wahrheit schon da ist, dann ist sie entweder unerreichbar,
weil sie ohne Folgen ist, aus denen wir sie ableiten kénnten, oder sie ist nur aus unserem
sprachlichen Umgang mit ihr denkbar, nie kennbar. Diese Einsicht radikalisiert Nietzsche.
Wenn Rhetorik und 'Uberwiltigung' das Wesen der Sprache sind und das verniinftige
Argumentieren -die sokratische Dialektik- ihren Ursprung in dieser rhetorischen Sprache



hat, dann muss das heutige Primat des verniinftigen Arguments vor der rhetorischen
Verfithrung die Folge des aktiven Vergessen seiner Herkunft sein. "Alle rhetorischen
Figuren sind logische Fehlschliisse. Damit féingt die Vernunft an"(7.486). Wenn dann die
westliche Philosophie und Wissenschaft sich diese argumentierende Sprache zueignen, sich
mit anderen Worten in deren vergessener Metaphorik einnesteln, miissen sie immer
wieder eine Logik reproduzie-ren, die diesen Schein bestétigt.

Bei der Beantwortung der Frage der 'Herkunft der Logik' (3.471) in Die frohliche
Wissenschaft beleuchtet Nietzsche aufs neue die physiologische Grundlage der Logik:

"Wer zum Beispiel das 'Gleiche’ nicht oft genug aufzufinden wusste, in Betref der Nahrung
oder in Betref der ihmfeindlichen Thiere (...) hatte geringere Wahrschein-wenn man ein
deutliches Bild von der Bedeutung der Rhetorik in Nietzsches Werk bekommen will. In
deren gegenseitiger Verflechtung verbirgt sich aber eine Aporie: die Uberzeugungskraft der
Rhetorik wird vernichtet, sobald diese als ein System von Tropen beschaut wird. Die
Affirmation wird in der Kritik vernichtet. Auch hinsichtlich der Metapher als Grundlage der
Wabhrheit findet solch eine 'Verdopplung'

statt. Colli weist darauf hin: "Nietzsche selbst begeht die Siinde der Metapher, indem er
alles in metaphorischen Termini erklirt, denn der von ihm vorgeschlagene Metapher-
Begriff ist seinerseits eine interpretatorische 'Metapher' eines lebenswichtigen und
universalen Prozesses, der der Metapher dhnlich ist, sie einschliesst, aber andere,
komplexere und weniger greifbare Merkmale aufweist."

(1.918)

1

lichkeit des Fortlebens als Der, welcher bei allem Ahnlichen sofort auf Gleichheit rieth. Der
iberwiegende Hang aber, das Ahnliche als gleich zu behandeln, ein unlogischer Hang -denn
es gibt an sich nichts Gleiches-hat erst alle Grundlage der Logik geschaffen (...). Wir
erfahren gewohnlich nur das Resultat des Kampfes: so schnell und so versteckt spielt sich
jetzt dieser uralte Mechanismus in uns ab"(3.471/2).

Diese fast biologistische Reduktion bekommt eine philosophischere Ubersetzung, wenn an
anderer Stelle {iber Aristoles' 'Prinzip des Widerspruches' als Grundlage jeder
Beweisfiihrung gesprochen wird, gegen das Nietzsche sofort seine 'methodisches
Misstrauen' einsetzt, das der schein-heiligen Vorlédufigkeit von Descartes methodischem
Zweifel vollig fehlt. Nur die vermeinte Eindeutigkeit und Evidenz logischer Prinzipien
fordert, dass "man um so strenger erwégen muss, was er im Grunde schon
voraussetzt" (Wb, 85).



"Gesetzt, es gibe ein solches sich-selbst-identisches A gar nicht, wie es jeder Satz der Logik
(..) voraussetzt, das A wire bereits eine Scheinbarkeit, so héitte die Logik eine bloss
scheinbare Welt. (...) Das 'Ding' -das ist das eigentliche Substrat zu A; unser Glaube an
Dinge ist die Voraussetzung fiir den Glauben an die Logik. Das A der Logik ist wie das Atom
eine Nachkonstruktion des 'Dinges'... Indem wir das nicht begreifen und aus der Logik ein
Kriterium des wahren Seins machen, sind wir bereits auf dem Wege, alle jene Hypostasen:
Substanz, Pradikat, Objekt, Subjekt, Aktion u.s.w. als Realitéiten zu setzen: das heisst eine
physische Welt zu konzipieren, das heisst eine 'wahre Welt' (-dies ist aber die scheinbare
Welt noch einmal...)"

(Wb, 85,86).

Logik ist bereits eine Scheinbewegung des Lebens selbst: "(D)as Muster einer vollstindigen
Fiktion ist die Logik" (11.505). Die 'metaphysische Illusion’, die die Tragddie wachruft,
scheint auch der durch die Logik abgestiitzten Welt zugrunde zu liegen. Logik mit '(dem)
begrifflichen Widerspruchsverbot' stiitzt sich in einer doppelten Scheinbewegung auf den
Glauben, dass es 'Dinge’ gibt und darauf dass diese mit Begriffen nicht nur beschrieben,
sondern sogar begriffen werden kénnen: aber "die Logik gilt nur von fingierten
Wesenheiten, die wir geschaffen haben"(Wb, 86). Die Idee, dass es 'Dinge’ gibt, die den
Worten zugrunde liegen, ist reine 'Fiktion":

"Hier ist immer subintelligirt, das etwas, -hierbei wird, sei es nun in der Fiktion eines
Klimpchen-Atoms, oder selbst von dessen Abstraktion, dem dynamischen Atom, immer
noch ein Ding gedacht, welches wirkt,- d.h. wir sind aus der Gewohnheit nicht
herausgetreten, zu der uns Sinne und Sprache verleiten"(13.258).

Was bleibt dann noch iibrig, wenn alle Begriffe nur noch in Worte gefasste Bilder sind, die
uns unwillkiirlich zu Verallgemeinerungen verfithren? Die Lehre der Bewegung,
schlussfolgert Nietzsche, ist von Anfang an "eine blosse Semiotik und nichts Reales".

Die Mechanik scheint nichts als eine 'Bilderrede'(13.260). Trotzdem bleibt dieser
apollinische Schein unvermeidlich. Der Mensch ist nun einmal ein selbstbewusster 1
Schlafwandler: "das Bewusstsein, dass ich eben traume, und dass ich weitertraumen muss,
um nicht zugrunde zu gehen"(3.417). Im Gegensatz zu ihren hochtrabenden Anspriichen
erklirt die Logik das Leben genausowenig wie die Kunst: auch sie macht dessen Spannung
hochstens ertriglich. So verstanden scheint ihr Basisprinzip nicht die Identitét, sondern
der Widerspruch zu sein.

Nietzsches negativ-kritischer Ansatz hinsichtlich der Logik wird affirmativ-kreativ sobald
er sie in Analogie mit der Rhetorik, als eine Scheinbewegung auffasst, die Macht ausiibt.
Sein affirmativer Ansatz gibt ihm ein, dass "es der Gegensitze (bedarf), der Widerstinde,
also, relativ, der Ubergreifenden Einheiten..." (13.260).

Doch schiebt er strategisch hin und her und veréndert er aus strategischen Erwéigungen
immer wieder seine Position. Sobald er zum Beispiel seine Kritik gegen die Logiker und
Metaphysiker richtet, weist er daraufhin dass "es keine Gegensétze (giebt): nur von denen



der Logik her haben wir den Begriff des Gegensatzes- und von da aus félschlich in die Dinge
ibertragen" (WzM, nr. 56).28

Was unsichtbar 'hinter' "jene(m) ungeheure(n) Gebilk und Bretterwerk der Begriffe, an
das sich klammernd der bediirftige Mensch sich durch das Leben rettet"

(1.888) den Blick bestimmt, wird in seinen frithen Schriften noch 'Intuitionen' genannt.

Im Anschluss an den dionysischen Rausch der Mysterienriten qualifiziert er diese in
spiteren Aufzeichnungen in den Worten der Mystik: "Eigentlicher Zweck alles
Philosophirens (ist) die intuitio mystica"(11.232) bemerkt er kurz nach einer fritheren
Aufzeichnung "Kant iiberwunden". Dass trotzdem das Gebiet der Sprache nicht verlassen
wird wohl daraus deutlich, dass Nietzsche an dem Appell an eine gewisse

'Verniinftigkeit' festhilt: "das neue MachtGefiihl: der mystische Zustand und die hellste
kiihnste Verniinftigkeit als ein Weg dahin" (11.211). In 'Verniinftigkeit' klingt aber mehr
mit als Vernunft: der Begriff het auch etwas Strategisches an sich, das in dem Wort Klugheit
besser zum Ausdruck kommt. Falls die mystische Intuition schon eine Rolle spielt, dann nur
als eine neue Fiktion am Ende eines Weges der nie der nie zu Ende gegangen werden kann.
Dieser Weg ist und bleibt fiir Nietzsche die Sprache.



2. Aphorismus, Ironie und Parodie

"Wir sind aus der Gewohnheit nicht herausgetreten, zu der uns unsere Sinne und Sprache
verleiten". Nietzsche 6ffnet eine Grossoffensive gegen die metaphysischen Illusionen
dadurch, dass er die Sprache gegen sie selbst ausspielt. Wahrend der junge Nietzsche29
noch meint, dass "Sprechen- und Schreibenkénnen freiwerden 28 Miiller-Lauter weist
ebenfalls auf das Problem: "Nietzsche nimmt auf diese Weise die Gegensétzlichkeit, die ihm
zufolge dem Wirkliche zukommt, in Schutz gegen die Anspriiche der Logik.

Dabei steht ihm allerdings vor Augen, dass aus dem logischen Postulat der
Widerspruchslosigkeit nun selber eine freilich nur scheinbare Gegensétzlichkeit erwéchst,
die jedoch den wirklichen Gegensatzcharakter des Lebens verschleiert. Die Ausscheidung
entgegengesetzter Bestimmungen aus einem Sachverhalt kann das Ausgeschiedene nicht
schlechtweg negieren, da es faktisch vorgefunden wird b.z.w. sich immer erneut aufdriangt.
Sie trennt es nur von dem ab, das mit sich selbst identisch ist.

Das Abgetrennte kann dann nach dem Schema der Identitit weiter gegliedert werden"
(14).

29.Die Uberzeugung von der Wichtigkeit des Stils ((Die Wichtigkeit des Stils... is in het Duits
een lelijke zin)) kommt bei ihm ebenso plétzlich wie radikal zum Durchbruch. In einem
Brief vom 6. April 1867 (!) an Carl von Gersdorff erwihnt er eine ldhmende Einsicht: "Mir
fallen die Schuppen von den Augen: ich lebte 1

heisst"(7.834), wird ihm langsam aber sicher deutlich, dass die selbstspaltende Spannung
des Daseins nur durch eine stilistische Bearbeitung der Sprache in den Beschreibungen
mitklingen of resonieren kann. Die metaphysische Illusion der Grammatik muss von innen
her abgebaut werden. Dies tut er durch eine zunehmende Verflechtung von Form und
Inhalt in aphoristisch stilierten Texten. Nietzsches Aufmerksamkeit fiir die Rhetorik wies
bereits in die Richtung einer Zersetzung des Gegensatzes zwischen Form und Inhalt. Diese
Zersetzung wird in seinem Schreibstil30

definitiv durchgefiihrt. Obwohl Stil das Schliisselwort ist, wird er keineswegs zum Ziel an
sich, denn dann, meint Nietzsche in Ecce Homo, wiirde er dessen beraubt, worum es
Nietzsche geht: "Einen Zustand, eine innere Spannung von Pathos durch Zeichen,
eingerechnet das Tempo dieser Zeichen, mitzutheilen - das ist der Sinn jedes Stils"-
(6.304).

Im Mit-Teilen wiegt neben dem Aspekt des Beschreibens moglicherweise die Erfahrung des
Teil-Habens an oder des Zusammen-Teilens von 'einer innerlichen Spannung und einem
Pathos' vermittels der Sprache gleich schwer. Im '"Mit-Teilen', das sowohl aktiv wie passiv
aufgefasst werden kann und deshalb ein geeigneter medialer Begriff fiir die Zersetzung der
Opposition ist, kommt wieder einmal die spaltende Wirkung des Willen zur Geltung.
Nietzsches Erkldrung ist unzweideutig: 'Spannung’

und 'Pathos’ verweisen zwar beide auf aussersprachliche 'Erfahrung’, aber diese
prasentiert sich notwendigerweise in einem und als ein Widerspruch in der Sprache.

Die fortgesetzte Spaltung -und die damit verbundene Selbstverdopplung- kehrt in den
Texten in verschiedenen Gestalten wieder: als Aphorismus und in der Ironie und Parodie.



Auf Nietzsches Kritik an jedem totalitiren System anspielend nimmt Léwith in dessen
aphoristischem Stil einen "guten Willen zu offenen Horizonten"31

wahr.32 Er versteht Nietzsches Werk als ein "System von Aphorismen"33, das von dem
allzulange in einer stilistischen Unschuld. Der kategorische Imperativ: "Du sollst und musst
schreiben!"

hat mich aufgeweckt. Ich suchte ndmlich, was ich nie gesucht hatte ausser auf dem
Gymnasium: gut zu schreiben, und plétzlich erlahmte die Feder in der Hand. (...) Ich méchte
wahrhaftig nicht wieder so h6lzern und trocken, nach der logischen Schniirbrust schreiben,
wie ich es z.B. in meinem Theogenisaufsatz getan habe..." B2, 208-209).

30.Besser: in seinen Schreibstilen. Sieh fiir die Behandlung dieses Themas: Jacques Derrida,
Eperons.

Les Styles de Nietzsche. Flammarion, 1971. Gerade der Gebrauch von Metaphoren und
historischen Wendungen macht Nietzsches Werk in Augen mancher, worunter Dilthey,
letzten Endes zu einem literarischen Werk. Bis heute greifen Kritiker den Gegensatz
literarisch-philosophisch immer wieder an, um den philosophischen Gehalt seines Werkes
zu bagatellisieren. "Sobald wir den literarischen Charakter von Nietzsches Schriften
ernstnehmen, muss die Triftigkeit seiner Vernunftskritik nach Masstében des historischen
Gelingens und nicht der logischen Konsistenz beurteilt werden."

(Habermas, 1985,222). Das Fehlen logischer Konsistenz, das sich selbst vielfiltig
Widersprechen, all diese merkwiirdigen aporetischen Wendungen, an denen sein Werk
reich ist, sind fiir jemanden wie Habermas zum Beispiel unannehmbar. Aus diesem Grund
beurteilt er in Der philosophische Diskurs der Moderne (1985) Nietzsches philosophisches
Projekt negativ, weil es sich der Basisaporie ausliefert, wodurch es sich selbst 'dementiert'.
Nietzsches Kritik "ist eine, die die Wurzeln der Kritik selbst angreift" (126) und sich in
"(die) Aporien einer selbstbeziiglichen Kritik der Vernunft" (121) verwickelt.

Habermas steht vor einer einfachen Wahl: Logik oder Rhetorik. Aber damit unterschétzt er
die Wirkung der Sprache und iibersieht er Nietzsches methodische Entscheidung fiir die
Aporie.

31. Lowith, o.c., 18.

32.Begriffshistorisch finden wir die Verwandtschaft zwischen Aphorismus und Horizont in
‘ap-horizo’

1

'grundsitzlichen Experimentalcharakter seines Philosophierens' zeugt. Der Aphorismus als
stilistisches Mittel eignet sich ndmlich ausgezeichnet fiir fortwéhrende Verdnderungen der
Perspektive, mit anderen Worten: fiir Selbstspaltungen, wodurch ein eindeutiger
Standpunkt fortwihrend fragmentiert wird. Inhalt und Form sind durch die im allgemeinen
metaphorisch geladene Kompaktheit des Aphorismus so verflochten, dass seine
Wirksamkeit von dieser Opposition her kaum erklérlich ist.

Seine eindringliche Wirkung liegt vor allem in dem Wechsel der Perspektiven. Fiir
Nietzsche bedeutet dies, dass ein Aphorismus "damit, dass er abgelesen ist, noch nicht



‘entziffert’ (ist)"(5.255). Dafiir ist die 'Kunst der Auslegung' nétig. Wir miissen den
Aphorismus immer wieder wie eine Kuh wiederkiuen.

Eine eindeutige Auslegung, falls es die iiberhaupt gibt, wird durch den zweiten
selbstspaltenden Ansatz erschwert: durch Nietzsches Ironie.34 So bezieht hat Nietzsches
Alter Ego Zarathustra eine "naiv-ironische Stellung zu allen heiligen Dingen"(12.150).
Dessen Selbstspott bedeutet "schadenfroh sein, aber mit gutem Gewissen"(3.506). Ironie
ist, soweit sie selbstspaltend oder -vernichtend ist, die literarische Variante der Genealogie.
Thre Kritik trifft immer auch auf sie selbst zu: es ist, in Habermas' Worten, eine Kritik, die
bewusst "die Wurzeln der Kritik selbst angreift". Durch die Einbettung der literarischen
Ironie in die Genealogie bekommt die erste einen methodischen Charakter. Als solche kann
man Nietzsches Ironie besser mit dem Begriff 'iiberironisch' charakterisieren.35 Dass es
gegensitzliche Einschétzungen der Ironie gibt, kann man auch jetzt wieder auf Nietzsches
doppelte Position zu-riickfithren, die er angesichts des Charakters der Genealogie und
seiner Polemik mit der Wissenschaft einnimmt. Er bewertet die Ironie als kritisches
Instrument positiv, zuriick, was 'abstecken, trennen, die Grenze bestimmen, definieren'
heisst. In 'ap-horizo' steckt 'horizoo'

van 'Horizont', was seinerseits wieder 'horos' oder 'Grenze’, Sdule,, Pfahl, Masstab oder
Definition'

umfasst. ((Ik heb van deze zin twee zinnen moeten maken, omdat de zinsbouw niet
klopte)) Der Aphorismus kann dementsprechend auch als ein stilistischer Ausdruck eines
sich selbst bewussten Perspektivismus verstanden werden.

33.Lowith, o.c., 15.

34.Damit schliesst sich Nietzsche anfangs der romantischen Tradition an, wie diese vor
allem durch Friedrich Schlegel im Anschluss an Fichtes Philosophie behandelt wurde.
Dessen 'kontrapunktischer Gang des Geistes', wie Behler dies in "Die Kunst der Reflexion.
Das frithromantische Denken im Hinblick auf Nietzsche", in Untersuchungen zur Literatur
als Geschichte. Festschrift fiir Benno von Wiese (Berlin 1973, 22) nennt, worin die
Uberschreitung vom und Zuriickkehr zum Ich den Motor der Geistestétigkeit bilden, wird
((enkelvoud, omdat het volgens mij slaat op 'Geist')) bei Schlegel dsthetisiert. Er sieht das
System als Kunstwerk, das immer seiner eigenen Spaltung blossgestellt ist. Ironie ist seiner
Ansicht nach als &sthetisierte Selbstreflexion der h6chste Ausdruck des Geistes. Das
begrenzte Ich lebt von dieser fortwidhrenden Selbstiiberschreitung. Lust und Schmerz,
Machtserweiterung und Selbstverlust gehen dabei ineinander {iber. Ironie bekraftigt nur
diese doppelte Bewegung. Dass Schlegel sich der aporetischen Struktur dieser
Selbstbewegung bewusst ist, wird wohl aus durch ihn gebrauchten Ausdriicken wie
'Antinomie der Bildung' oder 'Form des Paradoxen' deutlich. Das Denken fingt an zu
'schweben' und verfingt sich in einem 'Oszillieren ' zwischen unvereinbaren
Widerspriichen: "Es ist gleich tddlich fiir den Geist, ein System zu haben, und keines zu
haben. Er wird sich also wohl entschliessen miissen, beides zu verbinden." Diese pseudo-
dialektische Verbindung fehlt aber bei Nietzsche.

35. Sieh dazu Léon Hansen, "De prikkel der onvolkomenheid. Nietzsche en de ironie van de
geschiedenis", in: Ernst & Ironie. Over ironie, geschiedenis, politiek en kunst, Groniek,
Gronings Historisch Tijdschrift, Nr. 100, 1988, 46.



1
aber als reaktive Haltung negativ.

Letzten Endes erfordert diese Ironie ein eigenes stilistisches Verfahren: die Parodie.36
Eingebettet in die Ironie bietet diese Form Nietzsche die Moglichkeit, sich innerhalb der
metaphysischen Gegensétze zu bewegen, ohne in sie zuriickzufallen.

"Vielleicht, dass wir hier gerade das Reich unserer Erfindung noch entdecken, jenes Reich,
wo auch wir noch original sein kénnen, etwa als Parodisten der Weltgeschichte und
Hanswiirste Gottes, -vielleicht dass, wenn auch nichts von heute sonst Zukunft hat, doch
gerade unser Lachen noch Zukunft hat!"(5.157).

Diesem Parodiebegriff liegt der von Cicero iibernommene Terminus 'dissimulation’
zugrunde. Dass Nietzsche diesen nicht mit 'Ironie’, sondern mit 'Maske' iibersetzt, ist
vielsagend. Parodie ist fiir ihn ndmlich nur ein grosses Maskenspiel, hinter dem sich kein
wahres Antlitz verbirgt. Sie besteht aus einer Vielfalt von Scheinbewegungen, denen kein
definitives Sein entspricht. Von einem 'demaskieren’ im essentialistischen Sinn kann bei
Nietzsche also keine Rede sein.

Das Verhéltnis zwischen Ironie und Parodie kommt vielleicht auf exemplari-sche Weise in
Die frohliche Wissenschaft zum Ausdruck. Wiahrend im ersten Aphorismus noch behauptet
wird, dass wir von der Ironie genesen miissen, endet das Gedicht, mit dem das Buch
beginnt mit der Regel: "Und - lachte noch jeden Meister aus, der nicht sich selber
ausgelacht"(3.343), und das Ende des ersten Paragraph der Vorrede lautet: "Irgend etwas
ausbiindig Schlimmes und Boshaftes kiindigt sich an: Incipit parodia; es ist kein
Zweifel..."(3.346).

In Die frohliche Wissenschaft, wo anstelle der Eigenschaft 'frohlich’ ebenso gut

'tragisch' gelesen werden kann, wird eine Vision auf ein anderes Wissen geschildert, auf ein
Wissen, das seine physiologische Grundlage bejaht, das heisst das weiss, dass es an seinem
eigenen Willen zur Wahrheit zugrunde gehen muss. Das Wissen wird immer er-lebt. Der
parodierende Ton mit seinen vielen ironischen Wendungen appelliert darum implizit an
ein Erlebnis.37 Nietzsche sieht die Kenntnis, ganz in Ubereinstimmung mit der 'tragischen'
Weltanschauung', in der "sich Wahrheits- und Weisheitstrieb verséhnt hatte"(Wb, 797),
vor dem Hintergrund einer un(be)greifbaren Totalerfahrung. Aber sobald diese durch den
modernen Menschen zur Sprache gebracht wird, geschieht das unvermeidlich in Begriffen
metaphysischer Gegensitze, wodurch nur von einer Umkehrung die Rede zu sein scheint.
Hierauf scheint Nietzsche am Ende der Frohlichen Wissenschaft anzuspielen, wenn er den
Ubermenschen vor 36. Das griechische Wort 'parodie’ bedeutet an erster Stelle eine
'komische Nachahmung'. 'Parodos’ hat ausserdem die Bedeutung einer indirekten,



diisteren Verweisung. Ich mdchte es, ganz im Gegensatz zu den gebréuchlichen
Begriffsumschreibungen, aufgrund des Stammwortes 'hodos' als 'Weg' lesen.

'Parados' bedeutet nicht nur wie Poros 'Zugang' oder 'Durchgang’, sondern auch 'nach
vorne kommen'

oder 'erscheinen'. Vor allem diese letzten Bedeutungen passen zu der Weise, worauf
Nietzsche dieses Stilmodell als affirmative Scheinbewegung gegen den von allem
abstrahierenden und die konkreten Gestalten iibersteigenden 'meta-hodos' oder Methode
einsetzt.

37.So beginnt Die frohliche Wissenschaft mit der Bemerkung: "Diesem Buch thut vielleicht
nicht nur eine Vorrede noth; und zuletzt bliebe immer noch der Zweifel bestehn, ob
Jemand, ohne etwas Ahnliches erlebt zu haben, dem Erlebnisse diese Buchs durch
Vorreden niher gebracht werden kann" (3.345).

1
sich sieht:

"Das Ideal eines menschlich-iibermenschlichen Wohlseins und Wohlwollens, das oft genug
unmenschlich erscheinen wird, zum Beispiel, wenn es sich neben den ganzen bisherigen
Erden-Ernst, neben alle Art Feierlichkeit in Gebirde, Wort, Klang, Blick, Moral und Aufgabe
wie deren leibhafteste, unfreiwillige Parodie hinstellt -und mit dem trotzalledem, vielleicht
der grosse Ernst erst anhebt, das eigentliche Fragezeichen erst gesetzt wird, das Schicksal
der Seele sich wendet, der Zeiger riickt, die Tragédie beginnt..." (3.637).

Die Zersetzung der Gegensitze und die Entkriaftung der Negation von einem indifferenten
Punkt aus tritt hier in einer ganz neuen Gestalt auf. Der Ubermensch als Parodie des
Menschen ist mehr als dessen Verneinung selbst wenn der Mensch ihn nur als seine
Negation denken kann. Die Parodie, die diese Verneinung zersetzt, zielt auf etwas dusserst
'Leibhaftes': auf die Verkodrperung '(der) grossen Gesundheit'. Sie kann allerdings nur
‘unfreiwillig' sein, weil sie durch die beschrinkte moral-psychologische Optik des
christlichen Menschen als ein Idealtyp erscheint. Obwohl der Ubermensch keine Parodie im
iiblichen Sinn des Wortes ist, verhindert das keineswegs, dass er innerhalb der westlichen
Beweisfiihrung als solche erscheint. Worauf Nietzsche mit dieser 'Figur' abzielt, ist
vielleicht gerade eine Totalerfahrung und eine undenkbare Tatkraft, von der er meint, dass
sie jedem Wert zugrunde liegen miisse.

Zusammen mit den beiden anderen 'abgriindlichen' Gedanken- dem Willen zur Macht und
der Ewigen Wiederkehr des Gleichen- scheint er traditionelle Schemata zu parodieren:
"Denn nur im parodischen Gebrauch sind die Schemanetze zu iiberwinden, mit denen die
konventionelle Sprache jedes Denken und Erfahren der wirklichkeit einfingt und
verallgemeinert".38 Dass die Parodie sich von der Aporie und von Widerspriichen nihrt



wird wohl daraus deutlich, dass, wie ich bereits am Anfang erwihnte, in und zwischen den
Gedanken allerlei logische Spannungen herrschen.

Denn wie kann der Mensch etwas denken, das grosser ist als er selbst, ohne an diesem
Gedanken zugrundezugehen? Und wie kann von der metaphysischen Tradition aus ein
Gedanke durchdacht werden, in dem Werden (der Wiederkehr) und dem Sein (dem
Ewigen), zwei einander per Definition ausschliessende Prinzipien, zusammengefiigt
werden? Zum Schluss: wie kann ein Wille gedacht werden, der keinen Wert im Voraus
feststellt -der also keinen eindeutigen Anfang kennt-, der aber trotzdem auf Macht, das
heisst auf den Fortbestand gegebener Werte aus ist?39

Ironie und Parodie bilden den Kern der durch Nietzsche vertretenen 'frohlichen
Wissenschaft', in der die Logik mit ihrem Prinzip des Widerspruchs zersetzt wird. Eine
neue Art von Kenntnis kommt zur Geltung, die weder kritisch noch dialektisch, sondern
tragisch ist: "Wissen ohne Mass und Grenze" (7.161). "Nun aber eilt die 38.Heinz
Kriiger,Studien iiber den Aphorismus als philosophische Form. 1956, 91.

39.Sieh fiir eine weitere Behandlung dieser Thematik: Henk Oosterling, Schijnbewegingen
in de filosofie, filosofie als schijnbeweging. Rotterdams Filosofische Studies,
Dissertatiereeks, Rotterdam 1994.

1

Wissenschaft, von ihrem kriftigen Wahne angespornt, unaufhaltsam bis zu ihrer Grenze, an
der ihr im Wesen der Logik verborgener Optimismus scheitert"(1.101). In einer fréhlichen
Wissenschaft voller Widerspriiche und Aporien geht die Logik unter.

Mit dem Sinnbild der Unendlichkeit vor Augen -"Wenn er hier zu seinem Schrecken sieht,
wie die Logik sich an diesen Grenzen um sich selbst ringelt und endlich sich in den
Schwanz beisst"- transformiert Nietzsche Wahrheit zu Weisheit dadurch, dass er sie
stindig gegen einen Erfahrungshorizont -ein 'Erlebnis’- hélt. Aber die 'Leidenschaft der
Erkenntnis', das Schopferisch-Bejahende des Willens zur Wahrheit wiirde zu
unertréglichen Erkenntnissen fiihren, wenn es die Kunst nicht gébe: "Da bricht die neue
Form der Erkenntnis durch, die tragische Erkenntnis, die, um nur ertragen zu werden, als
Schutz und Heilmittel die Kunst braucht"(1.101).

Nur diese Forme des genealogischen Wissens ist nach Nietzsches Ansicht eine Logik, eine
'‘grosse Logik': "(L)a gaya scienza; die leichten Fiisse; Witz, Feuer, Anmut; die grosse Logik;
der Tanz der Sterne..."(6.37). Nur die 'Logik' des frohlichen oder tragischen Wissens,
innerhalb derer die Aporie ihre spaltende, aber schopferische Wirkung ausiibt, bietet einen
Zugang zum Sein:

"Wenn der Widerspruch das Wahrhafte Sein, die Lust der Schein ist, wenn das Werden zum
Schein gehort - so heisst die Welt in ihrer Tiefe verstehen den Widerspruch verstehen.



Dann sind wir das Sein - miissen aus uns den Schein erzeugen. Die tragische Erkenntnis als
Mutter der Kunst"(7.204; fettgedruckt ho).

Mit anderen Worten: tragische Kenntnis als penia, als Resonanz der Indifferenz, als
aporeia.

3. Aporie: Risonieren und resonieren, Denken als Erfahrung

Der Widerspruch oder die Aporie blockiert das logische Denken und 6ffnet gleichzeitig auf
experimentelle Weise einen Zugang zum Leben. Die Aporie erweckt in dem Denken selbst
Widerstand, wodurch der Erkenntnisprozess erst festliuft, um daraufhin seine
physiologische Grundlage in der Extase, in dem aus sich selbst Heraustreten, zu offenbaren.
Nietzsche definiert die Philosophie aus seiner Einsicht in die &sthetische Legitimation der
Welt neu. Wie bereits gesagt hat das metaphysische Denken die Aporie héchstens als
heuristisches Moment, das immer iiberwunden werden musste, geschétzt. Der
Widerspruch als logische Grundform der Aporie ist seit Beginn der westlichen Metaphysik
ein Stein des Anstosses gewesen. So dichtet Aristoteles in seiner Aporetik dem Denker die
Aufgabe zu, die am néchsten liegenden Ziele auf dem Weg der Erkenntnis sichtbar zu
machen. In Metaphysica B heisst

'aporiai' noch ganz einfach 'Problem' oder 'Schwierigkeit'. Die Aufgabe des Philosophen ist
es, diese 'Aporien' zu durchdenken, damit er im Laufe seiner Forschung nicht auf
unerwartete Blockaden stésst. Wenn er diese 'aporai’ iibersieht, wird er auf die Dauer
unwiderruflich in strittige Schlussfolgerungen verfallen: "Man muf derhalb erst alle
Schwierigkeiten (aporiai) in Betracht gezogen haben - einerseits aus den schon
angefiihrten Griinden, dann aber auch deshalb, weil ein Suchender, der sich nicht mit der
Problematik der Dinge beschiftigt hat, einem Wanderer gleicht, der 1

nicht weil3, wohin er gehen soll."40 Gleich darauf verbindet Aristoteles dies mit der
logischen Tatsache "daB alles entweder zu bejahen oder zu verneinen ist, oder daf alles
unvermdgend ist, gleichzeitig zu sein und nicht zu sein - und was es sonst noch an
derartigen Préamissen gibt"41. Hier machen sich das Gesetz des ausgeschlossenen Dritten
und das Prinzip des Widerspruchs geltend.42 Diese werden durch Aristoteles aber noch
nicht im Kontext der spiteren Legitimierung von Kenntnis verstanden. Erst wenn das
Selbstbewusstsein und die Vernunft bei Kant Motor und Zentrum der Sinngebung und
selbst des Steuerungsmechanismus der Geschichte -das autonome Subjekt- werden, erst
dann kann die Frage nach einer Begriindungsinstanz so gestellt werden, dass sich die
Aporie sozusagen von selbst aus dem Denkprozess heraus anbietet.

Wenn wir den Begriff 'Aporie’ noch ausschliesslich als philosophische Kategorie
gebrauchen, in der das Unvermdégen eine philosphische Frage zu 16sen zum Ausdruck
kommt, so betraf es urspriinglich, bevor der Begriff zu Platons Zeiten in die Philosophie
einging, den Begriff, mit dem in der alltiglichen Sprache eine Erfahrung von
Aussichtslosigkeit oder Unfrieden ausgedriickt wurde. Nietzsche scheint auf diese
griechische, vor-philosophische Bedeutung zuriickzugreifen. Diese betrifft eine Situation, in
der man den Weg verloren hat oder von der Giiterverteilung ausgeschlossen ist, also keine
'Existenz'mittel mehr hat. Der privative Ausdruck aporia weist ausserdem auf das Fehlen
einer 'poreia: einer Wanderung, eines Fortschritts, einer Reise oder eines Marsches. Man



ist vom richtigen Weg abgekommen und hat das Richtungsgefiihl verloren. Es ist diese
Erschiitterung oder Richtungslosigkeit, der bei Kant das Denken in der Form eines
unldsbaren, sich selbst generierenden Widerspruchs oder einer Antinomie ausgeliefert
wird.

Im Anschluss an diese 'dramatische’ Erfahrung entwickelt sich nach und nach

'eine spezifische philosophische Selbsterfahrung’, in der die selbstverstindliche
Ubereinstimmung zwischen Denken und Handeln problematisiert wird. Denken und Tun,
Theorie und Praxis stimmen, wie den vor-sokratischen Denkern klar wird, nicht ohne
weiteres iberein. Philosophische Einsicht in die wahre Art der Dinge prisentiert sich nun
als eine erneute Ubereinstimmung zwischen beiden. Erst in der 'Be-oder 40. Sieh:
Aristoteles, Metaphysik, ITII(B) 1, 995a. 33-36. Vertaling Friedrich Bassenge, Aufbau Verlag,
Berlin 1960, p. 54.

41. Ebenda, 996b 29-30.

42 Auf den Zusammenhang zwischen Weisheit und Wahrheit, zwischen Mystik und Logik
macht Colli aufmerksam. Rétsel und Dialektik hingen eng zusammen. Durch die
Sékularisierung des Rétsels als mystische Erfahrung auf dem Wege iiber die Mantik zu
einer diskursiven Agnostik nimmt die Dialektik langsam Gestalt an. Aristoteles schliesst
diese Entwicklung ab (Collj, o.c., 67 ff.). Neben dem Begriff

'Problem’, der wortlich 'Gegen-Stand' bedeutet und im 5. Jahrhundert noch fiir 'ein Rétsel
aufgeben'und

'eine dialektische Frage stellen' gebraucht wird, ruft Colli auch "die Ausdriicke 'Befragung’,
'Aporie’,

"‘Untersuchung' und 'doppelsinnige Frage' " in Erinnerung: "Mystisches und Rationales
wiren demnach in Griechenland keine Gegensitze, sondern miissten als zwei
aufeinanderfolgende Phasen eines grundlegenden Phinomens verstanden werden" (73).
Der Opfergedanke kann auf diese Weise mit der Aporie verbunden werden. Colli weist
darauf hin, dass "gleichsam etwas Rituelles im Bild des dialektischen Zusammenstosses
(liegt)" (74). Verliert einer der Kimpfer diesen 'Agon’, dann heisst dies

"ein Opfer vollziehen" genauso wie bei dem Rétsel der Sfinx von Thebe, obwohl dies spéter
nur im tibertragenen Sinn geschah.

1

Anschauung' kann die Aporie, in der der Abstand zwischen Denken und Tun ausdriickt
wird, aufgehoben werden: so muss zum Beispiel Sokrates' Einsicht in den Charakter der
Ideen notwendigerweise ein tugendhaftes Leben nach sich ziehen. Es ist diese Distanz
zwischen Denken und Tun, durch Lowith als existentieller Grundkonflikt beschrieben, die
bei Nietzsche, sei es im affirmativen Sinn, wiederkehrt.



4. Unbeabsichtigt mystisch oder bewusst mystifizierend

Aber ist Nietzsches Versuch, eine Totalititserfahrung heraufzubeschworen nicht eine
Variante der Via negativa der Mystik? Es stimmt, dass Nietzsche durch eine aporetische
Komposition seiner abgriindlichen Gedanken deren Objektivitét problematisiert und
seinen nach Zusammenhang strebenden Leser einer verwirrenden Erfahrung ausliefert.
Ausserdem ist es iiberdeutlich, dass die Art, in der er das tut, viele Ahnlichkeiten mit der
'‘Methode' der Mystiker aufweist: "Mdchte man nicht heute in Hinsicht der Moral sagen, wie
Meister Eckhardt: 'ich bitte Gott, dass er mich quitt mache Gottes'"(3.535). Beim intensiven
Lesen von Nietzsches Werk driangt sich unwillkiirlich das Vermuten auf, dass er sicher bei
dem Gedanken der Ewigen Wiederkehr die Variante einer mystischen Erfahrung im Auge
hat.43 Denn auch die Mystik versucht die Totalitdtserfahrung indirekt durch paradoxale
Formulierungen mitzuteilen.44 Nietzsches Bemerkung iiber den notwendigen
Zusammenhang zwischen Logik und Mystik, die durch Collis Beobachtungen unterstiitzt
wird, bestétigt dies Vermuten. Er meint ndmlich, dass die 'tragische Weltanschauung', in
der Wahrheits-und Weisheitstrieb zusammengingen, durch 'die logische Entwicklung'
aufgeldst ist und "zwang zur Schépfung der mystischen Weltanschauung"(Wb, 797). Logik
und Mystik sind fiir Nietzsche anscheinend zwei Seiten ein und derselben Medaille. Kritik
der Logik betrifft dann auch indirekt die Anmassung der Mystik, die Sprache iibertreffen zu
wollen.

Im ganzen Werk finden wir zahlreiche Bemerkungen tiber die Mystik zuriick.

Es gibt dort natiirlich Passagen, in denen negativ- kritisch eine 'erreichte unio
mystica'(5.381) als "das hypnotische Nichts-Gefiihl, die Ruhe des tiefen Schlafes,
Leidlosigkeit kurzum"(5.382) abgetan wird. Diese Bemerkung suggeriert, dass Nietzsche
manchmal die unio mystica der penia der anfangs noch als privative Leere
gethematisierten Indifferenz gleichstellt, eine Ansicht, die er spéter als metaphysisch
verwirft. Aber im Frithjahr 1884 erliutert er das Verhéltnis zwischen Musik, Denken und
Musik im posisitiven Sinn: "Die Musik als Nachklang von Zustinden, deren begrifflicher
Ausdruck Mystik war - Verklarungs-Gefiihl des Einzelnen, Transfiguration". Die Zufiigung
"Oder: die Versohnung der inneren Gegensiitze zu etwas Neuem, Geburt des
Dritten"(11.75)) lasst sich nur dialektisch deuten, wenn wir alle anderen Elemente, die auf
einen 'Zustand' oder ein Pathos und nicht auf eine 43.Sieh hierzu: Pierre Klossowski,
Nietzsche ou le cercle vicieux. Mercure de France, Paris, 1978.

44 Sieh dazu: K. Verrijcken, "Apokastasis en herhaling: Nietzsches eeuwigheidsbegrip”, in:
Tijdschrift voor filosofie, 4, Leuven 1989, 649-668. "Paradoxe wie diese ('Schwere, die
leicht ist’, ho) bieten, wie es scheint, einen geeigneten Ausgangspunkt fiir eine Analyse des
Begriffes der ewigen Wiederkehr entsprechend seiner kennzeichnendsten Struktur,
némlich als coincidentia oppositorum (...).

Nietzsches Ewigkeitsbegriff scheint eine Vielfalt antithetischer Bestimmungen in sich zu
vereinigen."

(650)



1
begriffliche Authebung hinweisen, verwahrlosen.

Es stimmt also ohne weiteres, dass Nietzsches Sprach- und Bildgebrauch in hohem Mass
der Mystik entliehen ist. Vor allem in Also sprach Zarathustra nimmt der Gebrauch von
stilistischen Prozeduren des mystischen Sprechens zu. Giorgio Colli weist in seinen
Nachworten zu den verschiedenen Texten aus der Entstehungszeit von Also sprach
Zarathustra immer wieder auf diese mystische Tendenz hin, aber er bemerkt meines
Erachtens zurecht, dass "die dionysische Unmittelbarkeit (...) nicht notwendig auf eine
unzugingliche mystische Erfahrung anspielt"(4.414). Diese dionysische Unmittelbarkeit
unterscheidet sich von demjenigen, worauf die Mystiker, deren Sprechen sich "um eine
einzige, unbeschreibliche Erfahrung" dreht, als "eine fundamentale Ekstase" zielen. Auch
Léwith betont in seiner Besprechung von der Ewigen Wiederkehr, dass "eine mitteilbare
philosophische Lehre sich nicht mit dem blossen Hinweis auf eine ekstatische Vision oder
einen Entwurf kann begniigen"45. Bei der Behandlung der hinterlassenen Fragmenten
dieser Periode weiht Colli diesem mystischen Hintergrund einen ausfiihrlichen
Kommentar: "Es ist daher wahrscheinlich, dass das antisystematische polemische Motiv in
dieser Periode noch nicht den iiblichen skeptischen, sondern einen mystischen
Hintergrund besitzt"

(11.719).

Nietzsches Ansatz unterscheidet sich trotzdem fundamental von dem der Mystiker. Der
durch ihn selbst in seinen Aufzeichnungen gebrauchte Gegensatz
'esoterisch-exoterisch'(12.187) bestitigt dies. In einer kurzen Notiz scheint er Kants
Antinomien zu parodieren: "1.-alles ist Wille gegen Willen/2. Es giebt gar keinen Willen. 1.
Causalismus/2. Es giebt nicht wie Ursache-Wirkung." (12.187). Nach Collis Ansicht fallt
Nietzsche mit dieser antinomischen Komposition "auf die antike Unterscheidung
zwischen

gemeinverstindlicher

Mitteilung

und

mystischer

Ausdrucksweise"(13.651) zuriick. Wenn dies bedeutet, dass er den Widerspuch zum
Ausdrucksmittel schlechthin macht, scheint mir das eine richtige Schlussfolgerung.
Wenn Colli zum Schluss bemerkt, dass der Wille zur Macht "nichts anderes ist als der
esoterische Ausdruck seines Denkens"(13.653), wiirde ich dem hinzufiigen wollen, dass
Nietzsches Denken gleichzeitig eine Gestalt dieses 'beschriebenen' Willens zur Macht ist.
Nietzsche fiahrt fort, sich innerhalb der Sprache zu bewegen. Im Gegensatz zu den
Mystikern verwirft er jede ontologische Extrapolation. Sprache, das heisst philosophisches
Schreiben und Lesen werden bei ihm zu einer souverénen Erfahrung, die um ihrer selbst
willen aufgesucht wird. Meiner Meinung nach schopft Nietzsche gerade aus dieser fast
unnachahmlichen Verflechtung von Inhalt und Form nicht so sehr Wahrheit als die
Uberzeugungskraft, durch die und von der die Philosophen bis auf den heutigen Tag
aufgeriihrt werden.



AUFMERKUNGEN

45.Léwith, o.c. 1986, 98.



	2. Aphorismus, Ironie und Parodie
	4. Unbeabsichtigt mystisch oder bewusst mystifizierend

